

ОФИЦИАЛЬНОЕ ИЗДАНИЕ КАЗАНСКОГО КАФЕДРАЛЬНОГО СОБОРА. WWW.KAZANSKY-SPB.RU

Эти слова пасхального церковного песнопения, провозглашающие величайшую радость для христиан, подчеркивают, что прежнее название наполнилось новым содержанием и смыслом. Библия повествует, что задолго до Рождества Христова в жизни еврейского народа в Египте произошло знаменательное, чудесное событие. Бог избавил богоизбранный народ от египетского рабства, то есть спас от смерти и даровал ему свободу. Это событие послужило причиной возникновения праздника Пасхи в Ветхом Завете: еврейское слово «пейсах» означает «прехожление»

Христианская Пасха или Новая Пасха имеет универсальный характер и означает освобождение всего творения — мира и всех людей в пространстве и во времени — от рабства греху и смерти. Это духовное освобождение совершилось путем страданий, крестной смерти и Воскресения Иисуса Христа, Сына Божия. Поэтому в начале своего исторического пути христианская Церковь отмечала Пасху страданий и Пасху воскресения.

Воскресение Христово или Пасха — самый торжественный праздник, и он не входит в число двенадцати главных праздников Церкви. «Она у нас, — говорит святитель Григорий Богослов, — праздников Праздник и Торжество торжеств, столько же превосходит все торжества не только человеческие и земные, но даже Христовы и для Христа совершаемые, сколько солнце превосходит звезды». Этот величайший Праздник Церкви выделяется из всех праздников, как высшее проявление всемогущества Христова, утверждение веры и залог нашего воскресения. «Если Христос не воскрес, то вера ваша тщетна», — говорит апостол Павел (1Кор. 15,17).

Воскресение Христово, имеющее наивысшее значение для всего тварного мира и всех людей, было многократно предсказано ветхозаветными пророками задолго до того, как оно совершилось. Подтверждают Воскресение Христа и пустая гробница, и свидетельства людей, видевших Иисуса Христа после Его Воскресения, о которых упоминают Евангелия и Первое послание к Коринфянам святого апостола Павла.

Секулярный мир часто требует от верующих людей логических, осязаемых доказательств христианской веры, не осознавая, что таких доказательств нет и быть не может, ибо вера христианская за пределами рационального постижения, она надрациональна. В христианстве ничего нельзя логически доказать: ни бытие Бога, ни Воскресение Христово, ни другие истины, которые можно только принять или не принять на веру.

Последние слова Символа веры — как

# **ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ! ВОИСТИНУ ВОСКРЕСЕ!**

изложение веры каждого христианина и всей Церкви вообще — выражают ожидание всеобщего воскресения и вечной жизни: «Чаю воскресения мертвых и жизни будущего века». Таким образом, христиане в своей друга с праздником Воскресения Христова, православные христиане приветствуют друг друга: «Христос Воскресе!» и отвечают: «Воистину Воскресе!». При этом троекратно целуют друг друга: сначала в правую щеку,



надежде на воскресение стремятся получить нечто значительно более ценное, чем простое неумирание или естественное продолжение биологической жизни. Христиане желают стать вечными друзьями Божиими, стремятся к бесконечному единению с Богом или «обожению», как говорили святые отцы. Но не в пантеистическом смысле, т. е. полном растворении в Божестве с потерей собственной личности, а в христианском понимании, т.е. в тесном и сокровенном соучастии человеческих личностей в жизни Живого Бога, причем Бога вечного. Быть с Богом — значит пребывать в Нем, становясь причастником Его совершенств. «Сын Божий стал Сыном Человеческим для того, чтобы человек сделался сыном Божиим». — говорит священномученик Ириней Лионский. И бесценность Воскресения Христа состоит именно в том, что оно навеки соединяет человека с Сыном Божиим, и в Нем — с Пресвятой Троицей. Поэтому в Нем наша надежда и вера в Жизнь Вечную!

В Православной Церкви существуют различные пасхальные традиции и обычаи. Один из них — хорошо людям знакомый древний и красивый обычай дарить расписанные яйца в светлый праздник Пасхи. Поздравляя друг

затем в левую и опять в правую, и дарят друг другу крашеные яйца. Яйцо это символ жизни. В случае пасхального праздника крашеное яйцо есть символ Воскресения Господа Иисуса Христа. Подобно тому как из яйца, из-под мертвой его скорлупы рождается жизнь, которая была совершенно сокрыта, так и Христос, лежавший во гробе, как мертвец, воскрес из этого жилища смерти и тления.

Кроме того, яйцо является прекрасным символом и нашего возрождения для жизни будущей. Как из яйца рождается живое существо и начинает жить полной жизнью, когда освобождается от скорлупы, заключающей в себе его зародыш; так при Втором пришествии Господа Иисуса Христа на землю и мы, отбросив все тленное здесь, где уже имеем зародыш и начало вечного бытия, возродимся и воскреснем для новой жизни силою Воскресения Христова.

Также яйцо знаменует два наших состояния: настоящее и будущее. С одной стороны, как в яйце, содержащем зачаток будущего существа, уже проявляется жизнь, но неполная, несовершенная, так и мы при настоящем земном состоянии не вполне достигаем удовлетворения свойственных нашей душе высших стремлений к истине, добру и счастью. С другой стороны, как существо, вышедшее из яйца, начинает жить полной жизнью, удовлетворяя различные свои потребности, так и мы по воскресении вступим в совершенную жизнь, где ум наш познает истину лицом к лицу, воля достигнет высшего развития и чувство будет наслаждаться нескончаемым блаженством. Окрашенное красной краской яйцо напоминает нам о том, что наша новая жизнь приобретена пречистою Кровью Господа Иисуса Христа. Тот же яркий цвет является знаком нашей радости о победе Христа над смертью, о Его Воскресении из мертвых и совершении Им нашего искупления.

Обычай взаимного одаривания друг друга пасхальными яйцами, по сохраняющемуся в Православной Церкви преданию, берет свое начало от святой Марии Магдалины, которая, представ перед императором Тиверием, преподнесла ему красное яйцо с приветствием «Христос Воскресе!». Передав имератору Тиверию такой малоценный дар, как яйцо, св. Мария Магдалина исполнила простой древний обычай. В древности у иудеев и язычников было принято при посещении важного лица, особенно в первый раз, подносить ему что-либо в дар от себя в знак уважения и почтения. Люди бедные в подобных случаях обыкновенно приносили древесные плоды и яйца домашних птиц. Поэтому и св. Мария Магдалина, посвятившая себя сопряженному с бедностью и нищетой апостольскому служению, когда предстала с проповедью Евангелия перед императором Тиверием, почтила его подобным даром, который был хорошо известен Тиверию. Приветствуя его словами: «Христос Воскресе!» и преподнеся императору красное яйцо, она рассказала ему о важнейших событиях земной жизни Спасителя, особенно о безвинных страданиях и крестной смерти Иисуса Христа. Этот случай и простой сердечный дар святой равноапостольной Марии Магдалины стал известен в Церкви. И, подражая ей, ежегодно христиане в праздник Светлого Христова Воскресения стали дарить друг другу красные яйца. Этот обычай постепенно в Церкви распространялся и стал среди христиан всеобщим.

В дни празднования светлого Христова Воскресения сердечно поздравляю вас, дорогие братия и сестры, вечно живым пасхальным приветствием: ХРИСТОС ВОСКРЕСЕ! От души желаю Вам, вашим родным и близким обильной пасхальной радости, великой милости от Христа воскресшего и Его всещедрой помощи в вашей жизни.

Текст подготовил протоиерей Сергий Рассказовский

### ФОТОРЕПОРТАЖ О ПАСХАЛЬНЫХ БОГОСЛУЖЕНИЯХ В КАЗАНСКОМ СОБОРЕ















## ВЕРА ФОМЫ

Господь Иисус Христос в продолжение сорока дней от Воскресения до Вознесения многократно являлся ученикам. И не просто являлся, но «со многими верными доказательствами», дабы ученики уверовали, что Он воистину воскрес из мертвых (Деян. 1:2-3).

Но почему же Господь являлся ученикам многократно? Не достаточно ли было одного такого явления? Нет, недостаточно, ибо ученики Его не сразу и не легко уверовали в чудо Воскресения. Из Евангелия мы знаем, что апостолы не поверили Марии Магдалине, которая возвестила им, что Христос жив и что она видела Его (Мк. 16:9-11). После этого Спаситель явился Луке и Клеопе, но и им не поверили прочие

ученики (Мк. 16:12-13). Когда Христос явился ученикам на горе в Галилее, то и там некоторые усомнились (Мф. 28:16-17). Смутились, испугались ученики и тогда, когда Иисус явился им возлежавшим на вечере, ибо они думали, что видят духа. «Но Он сказал им: ...Посмотрите на руки Мои и на ноги Мои; это Я Сам; осяжите Меня и рассмотрите» (Лк. 24:36-

Однако на той вечере не было апостола Фомы, и когда ученики стали уверять его, что видели Господа, то он возражал, что не поверит до тех пор, пока сам не прикоснется к ранам Спасителя. И вот через восемь дней после Воскресения Иисус, чудесно пройдя затворенные двери, вновь явился ученикам, собравшимся в одном доме. Явившись, Он

сказал Фоме: «Подай перст твой сюда, и посмотри руки Мои; подай руку твою, и вложи в ребра Мои; и не будь неверующим, но верующим». Тогда наконец и Фома уверовал. А «Иисус говорит ему: ты поверил, потому что увидел Меня; блаженны не видевшие и уверовавшие» (Ин. 20:24-29).

Из этих евангельских событий сделаем для собственного назидания три важных вывода. Во-первых, мы должны стараться подражать Спасителю в долготерпении по отношению к ближним. Посмотрите, с каким терпением и любовью Христос вел учеников Своих от неверия к вере. И у нас часто случаются противоречия по разным вопросам. Важно помнить, что убеждать ближних нужно не гневливым фарисейским тоном, но с кротостью и долготерпением. Особенно это важно при попытках обратить кого-либо (скажем, родственника или друга) в Право-

Не секрет, что обратить заблудшего бывает очень и очень трудно, но дело это благое. И что может быть утешительнее для христианина, чем видеть всех своих ближних православными?

Поэтому, встречая непонимание и сопротивление на поприще благовестия, мы не должны останавливаться. Ведь Спаситель приходил к ученикам через наглухо закрытые двери. Так и мы должны любовью проходить сквозь закрытые двери тех душ, которые еще не уверовали в Господа. Это и есть второй вывод, который мы можем сделать.

Третий урок извлечем из слов Спасителя, обращенных к уже уверовавшему Фоме: «Блаженны не видевшие и уверовавшие» (Ин.20:29), — то есть счастливы те, кто верует, не имея прямых доказательств своей веры. А это означает, что именно вера вводит человека в полноту бытия.

Каким образом и почему вера соединена с полнотой человеческой жизни?



В отличие от знаний, вера дается человеку не опосредованно через его ощущения и не в результате логических операций его разума, но непосредственно и через совокупность действия всех духовных сил, присущих человеческой личности. Повторим замечательные слова святителя Московского Филарета (Дроздова): «Вера начинается в разуме, хотя принадлежит сердцу». Это означает, что вера выражается и посредством разума, и через человеческое сердце. А сердце — это совокупность всех наших чувствований. Несомненно также присутствие в феномене веры и волевого начала, ибо без волевых усилий, конечно же, невозможно поверить в то, что лежит вне пределов опыта. Значит, вера есть результат устремленности и взаимодействия всех духовных сил человека: и разума, и чувств, и воли. И еще — нечто большее: в вере несомненно присутствует то, что называется интуицией, то есть особой подсознательной способностью

Не случайно именно на вере Господь основывает Свою связь с людьми. Ведь Он мог бы избрать для этой цели разум, волю, какие-то иные человеческие качества. Но Он полагает в основу Своих отношений с человеком именно веру, которая одна только способна пробудить религиозное чувство, ибо обнаруживает себя в совокупном действии всех сил и способностей человека. Вера тесным образом связана с нравственностью, и наличие веры зависит от нравственного состояния личности. Нравственность позволяет человеку сохранять целостность своей личности и бытия. Когда мы разрушаем нравственное начало, то вместе с тем разрушаем и человеческую личность. Недаром одна из добродетелей, связанных с понятием нравственности, именуется целомудрием, характеризующим целостность личности. Если эта целостность повреждена, если сама личность разрушена, то способна ли она сконцентрировать все свои силы — умственные, душевные, интеллектуальные, — все свои чувства, чтобы на

> высоте этого духовного подъема вспыхнул пламень веры?

Вера есть подвиг, в котором человек проявляет всего себя без остатка. В этом смысле вера несопоставима с обычным знанием, требующим куда меньших духовных усилий. Именно исповедание веры, в котором концентрируются все способности и силы личности, реально соединяет человека с Богом.

А почему Христос сказал, что блаженны не видевшие? Потому, что уверовав, они стали видеть! Они духовно видеть Христа. Кто эти уверовавшие? Это — мы, чада Святой Православной Церкви. Ибо в Церкви мы всюду видим Живого Христа. Христос — священная Глава Церкви.

Апостол Фома хотел только лишь прикоснуться к ранам, из которых ранее истекала Божественная Кровь. А мы в церкви в таинстве Причащения не просто прикасаемся, но вкушаем Плоть и Кровь Господа.

В христианских храмах и домах всегда перед нашими взорами находятся иконы и распятие, на котором мы видим спасительные язвы нашего Искупителя. Поклоняясь изображенным язвам Христовым, мы возносим это поклонение к первообразным язвам.

Фоме было достаточно единожды видеть и осязать язвы Господа, чтобы на всю жизнь сохранить веру в живого Бога. А мы, имеющие возможность созерцать язвы Спасителя ежедневно, храним ли в сердцах своих эту веру?

Горе видящим, но не верующим или мало верующим.

Тот, кто однажды видел дневной свет, никогда не променяет его на свет искусственный. Мы в Церкви видим Свет Истинный, мы живем этим Светом. Так не будем же отводить свои взоры в сторону болотных огней тьмы, ибо «Бог есть Свет и нет в Нем никакой тьмы». По материалам сайтов:

www.interfax-religion.ru и www.cofe.ru/blagovest

### **АНТИПАСХА**

«От святаго дня Воскресения Христа Бога нашего до недели новыя, во всю седмицу верные должны во святых церквах непрестанно упражнятися во псалмех и пениях и песнех духовных, радуяся и торжествуя во Христе и, чтению Божественных Писаний внимая, Святыми Тайнами наслаждаяся. Ибо таким образом со Христом купно воскреснем...» (66-е Правило Шестаго Вселенского Собора).

Твердо храня ветхозаветные предначертания, одно из которых гласит: «Празднуйте праздник Господень семь дней: в первый день покой и в восьмой день покой»(Лев. 23:39), в восьмой день по Пасхе, как окончание Светлой седмицы, Святая Православная Церковь установила особое торжество: как бы замену самого Пасхального дня, от чего и назван этот день Антипасхой (αντί πάσχα), что значит «вместо Пасхи». С этого дня начинается круг недель и седмиц целого года; в этот день в первый раз обновляется память Воскресения Христова; отсюда неделя Антипасхи получила еще название недели новой, т. е. первой, — дня обновления. В этот в день Сам Господь благоволил обновить радость Своего Воскресения новым явлением святым апостолам и совершить чудо уверения апостола Фомы, который сомневался в свершившемся Воскресении и высказывал дерзновенное желание осязать раны Христа. Этим как бы бросается тень на одного из самых верных учеников Христовых. Мы забываем слишком часто, что когда Христос, услышав весть о болезни и смерти святого Лазаря, сказал Своим ученикам, что хочет вернуться в Иерусалим, они все Ему возражали: «Тебе там грозит смерть!» И только один апостол ответил на это: «Пойдем и мы, и умрем с Ним!» (Ин 11:16). В ответ на это Христос не возразил апостолу Фоме, призыв которого аналогичен словам апостола Петра: «Я душу мою положу за Тебя».

В расхожих представлениях апостол Фома почему-то стал примером недоверчивости, выражение «Фома неверующий» даже вошло в поговорку. Но когда он говорит видевшим воскресшего Иисуса апостолам: «Не поверю, пока не вложу перстов моих в раны от гвоздей», им движет далеко не одно только недоверие к рассказу о невероятном событии Воскресения. Необходимо учесть, что Сам Господь не обличает Фому, но в самом деле показывает ему раны от гвоздей и копья. И как только апостол Фома услышал это, он исповедал Иисуса Христа не просто Мессией, но своим Господом и Богом! Никто до него не поднимался до такого дерзновения.

В богослужении этого дня не раз звучит мысль о том, что само отсутствие Фомы было промыслительным, а его неверие называется «добрым», ибо продолжалось недолго и доказывало лишь его пытливость. Иное дело спорить о вере, и иное – испытывать Писания. Дозволив апостолу Фоме осязать Свои язвы, Христос показал нам, что не грешно искать уверения, если сомневаемся в вопросах веры, и Он подаст нам вразумление, если искренно будем добиваться истины, реализуя призыв Господа: «Не будь неверен, но верен» (Ин. 20:27); по слову блаженного Августина: «Ты нас создал для Себя, Господи, и мятется сердце наше, доколе не успокоится в Тебе». Дивны дела веры! «Сия есть победа, победившая мир, вера наша» (1 Ин. 5:4) - вера не видевших, но уверовавших.

### жены - мироносицы



Второе воскресенье по Пасхе определено Церковью к ублажению памяти св. жен-мироносиц. Кто были жены-мироносицы? Все евангелисты прежде всего указывают на Марию Магдалину, из которой Иисус изгнал семь бесов. За такое благодеяние Мария Магдалина платила Господу пламенною любовью. Вторая мироносица Мария Иосиева, мать Иакова и Иосии, следовала за Спасителем до самого гроба. Сын этой Марии, Иаков Алфеев, был одним из 12 апостолов. Саломия была матерью сынов Зеведеевых, апостолов Иоанна и Иакова. Кроме Марии Магдалины и Марии Иаковлевой, св. апостол Лука указывает на жен-мироносиц — Иоанну и еще других, не называя их по именам (Лк. 24:10). Кто была эта Иоанна? Жена Хузы, домоправителя Иродова, исцеленная также Господом. По словам св. Апостола Луки, между женами была несомненно Сусанна (Лк. 8:1—3) и многие другие, которые служили Христу своим достоянием. Конечно, к числу женмироносиц принадлежали Мария и Марфа, сестры Лазаревы, столь пламенно любившие Господа.

Христос не выбирал жен-мироносиц и не звал их следовать за Собой, подобно апостолам, но они сами пошли за Ним как за единой целью своей возрожденной жизни, как за вечной истиной, как за своим Спасителем и Сыном Божиим, несмотря на Его видимую бедность, простоту и явную враждебность к Нему первосвященников и народных наставников. Они сами покинули свои дома, дела, имущество, семьи и пошли за Господом, радуясь, что хоть чемнибудь могут быть полезными Христу и Его общине. Во время крестного шествия Христа на Голгофу только жены-мироносицы плакали и рыдали. Господь услышал вопль жен и обратился к ним со словом утешения. Что должны были испытать эти любящие жены, стоя у Креста Спасителя и видя весь позор, ужас и, наконец, смерть возлюбленного Учителя?! Все ученики от страха разбежались, даже апостол Петр, обещавший умереть с Иисусом и трижды отрекшийся от Него, и только Богоматерь с Иоанном Богословом и жены-мироносицы остались у самого Креста. Затем Богоматерь унесли на руках, ибо Она лишилась чувств, но Мария Магдалина и другие жены-мироносицы, которых толпа отодвинула от Креста, пребывали здесь до самого конца. Когда Сын Божий испустил дух, те же жены-мироносицы поспешили домой, чтобы уготовить ароматы и миро, а Мария

Магдалина и Мария Иосиева смотрели, где полагали тело Спасителя во гроб. Они ушли только по наступлении совершенной темноты, чтобы перед рассветом опять прийти ко гробу. И за свое усердие к Сыну Божию, за решимость воздать Ему почести при погребении, за свою непоколебимую веру эти святые жены первыми получили уверение о Воскресении Христа и сделались первыми его проповедницами, узнав об этом из уст ангела.

Жизнь благоговейных жен-мироносиц поучительна и теперь для современных христианок. Мироносицы не отличались добродетелями, пока не знали Христа: Мария Магдалина была жилищем злого духа, Марфа — образцом житейских влечений и мирской суеты, но Божественное учение Спасителя, чудеса Сына Божия и благодать Христова совершенно их изменили.

По примеру жен-мироносиц многие христианские женщины впоследствии обратились с живой верой к вознесшемуся на небо Христу. В истории христианства мы видим множество матерей и жен, возлюбивших учение Христа и Святую Церковь более, чем свое знатное происхождение, земную славу, почести, богатства, наслаждение мира, более, чем родителей, мужей и своих детей, предпочитая смерть отречению от Христа и Его заповедей. Мы знаем даже таких матерей, которые вели на казнь за Христа своих отроков и с радостью отдавали их в жертву, дабы прославить в Царствии Божием. Некоторые с великим мужеством и терпением распространяли учение Христово и просветили целые страны. Многие храмы и монастыри строились благочестивыми царицами, княгинями и боярынями.

Святая Церковь Христова ублажает память всех святых, и особенно дороги христианам жены-мироносицы, счастливые спутницы Христовы, которые служили Учителю не только своим достоянием, но и трудами рук своих, преданные Ему всем сердцем, страдавшие вместе с Господом, окружавшие Его не только во время путешествий, но и на крестном пути, на Голгофе, у самого Креста. Воспоминания об их самоотвержении, подвигах, об их несравненной и нежной любви ко Христу наполняют сердца верующих людей той же любовью ко Господу и стремлением служить Ему до самой смерти!

### ПОЗДРАВЛЯЕМ

Баронову Галину Сергеевну - казначея прихода,

Кузнецову Татьяну Ивановну – помощника председателя приходского Совета,

Тукову Елену Анатольевну – бухгалтера прихода,

Метель Светлану Николаевну – секретаря-референта,

Николаеву Аллу Ивановну - прихожанку собора,

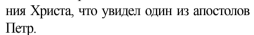
награжденными почетными грамотами настоятеля Казанского кафедрального собора протоиерея Павла Красноцветова

«В благодарность за труды понесенные по восстановлению Казанского кафедрального собора Санкт-Петербурга»

### БЛАГОДАТНЫЙ ОГОНЬ В КАЗАНСКОМ СОБОРЕ

Самые ранние упоминания о схождении Благодатного огня на Гроб Господень в Иерусалиме в канун Воскресения Христова встречаются у Григория Нисского,

Евсевия и Сильвии Аквитанской и датируются IV веком. В них есть описание и более ранних схождений Благодатного огня. По свидетельству святых отцов, нетварный Свет осветил Гроб Господень вскоре после Воскресе-



Литания (церковная церемония) Святого Огня начинается приблизительно за сутки до начала православной Пасхи. В храме Гроба Господня начинают собираться паломники, желающие своими глазами увидеть это чудо. Сам храм вмещает до 10 тысяч человек, также оказываются заполнены народом вся площадь перед ним и анфилады окрестных сооружений. На середине ложа Живоносного Гроба ставится лампада, наполненная маслом, но без огня. По всему ложу раскладываются кусочки ваты, а по краям - прокладывается лента. После осмотра полицией Кувуклия (часовня над Гробом Господним) закрывается и опечатывается местным ключником — мусульманином.

Через 20-30 минут после опечатывания Кувуклии в храм вбегает православная арабская молодежь, чье присутствие также является обязательным элементом Пасхальных торжеств. Молодые люди сидят на плечах друг у друга. Они просят Божью Матерь и Господа, чтобы он даровал православным Благодатный огонь: «Иля дин, иля виль эл Мессиа» («Нет веры, кроме веры православной, Христос — истинный Бог») — скандируют они. Затем в храм входит процессия — иерархи празднующих Пасху конфессий. В конце процессии идет православный патриарх одной из поместных православных Церквей (Иерусалимский или Константинопольский) в сопровождении армянского патриарха и священнослужителей. В своем крестном ходе процессия минует все находящиеся в храме памятные места: священную рощу, где был предан Христос, место, где Его побивали римские легионеры, Голгофу, где Его распяли, камень Помазания, на котором тело Христа готовили к погребению

Процессия подходит к Кувуклии и трижды обходит ее. После этого православный патриарх останавливается напротив входа в Кувуклию: его разоблачают от риз и он остается в одном полотняном подряснике, чтобы было видно, что он не проносит с собой в пещеру ничего, что могло бы зажечь огонь.

Незадолго до патриарха подризничий вносит в пещеру большую лампаду, в которой должен разгореться главный огонь, и 33 свечи — по числу лет земной жизни Спасителя. Затем православный и армянский патриархи (последний также разоблачается перед входом в пещеру) входят внутрь. Двери запечатывают большим куском воска и сверху вешают красную ленту; православные служители ставят свои печатки. В это

время в храме выключается свет и наступает напряженное ожидание. Присутствующие молятся и исповедуют свои грехи, прося Господа даровать Благодатный огонь.



Bce находящиеся в храме терпелюди ЛИВО ждут выхода патриарха с огнем в руках. Молитва и обряд продолжаются до тех пор, пока не произойдет всеми ожидаемое чудо. В раз-

ные годы томительное ожидание длилось от пяти минут до нескольких часов.

По свидетельствам очевидцев, перед схождением Благодатного огня храм начинают озарять яркие вспышки, тут и там проскакиваютмаленькиемолнии. Призамедленной съемке хорошо видно, что они исходят из разных мест храма — от иконы, висящей над Кувуклией, от купола храма, от окон и из других мест, и заливают все вокруг ярким светом. Мгновение спустя весь храм оказывается опоясанным молниями и бликами, которые змеятся по его стенам и колоннам вниз, как бы стекают к подножию храма и растекаются по площади среди паломников. Одновременно с этим у стоящих в храме и на площади загораются свечи, сами зажигаются лампады, находящиеся по бокам Кувуклии, затем начинает сиять и сама Кувуклия, а из отверстия в куполе храма на Гроб с неба опускается вертикальный широкий столб



ваются и выходит православный патриарх, который благословляет собравшихся и раздает Благодатный огонь.

В ночь с 7 на 8 апреля в Петербург из Иерусалима привезли Благодатный огонь. В Везли святыню в особом контейнере — он защищает пламя от перепадов давления.

Из аэропорта Благодатный огонь привезли в Казанский собор. Настоятель храма протоиерей Павел Красноцветов принял святыню из рук посланников и передал митрополиту Петербургскому и Ладожскому Владимиру. А затем от святого пламени зажглись сотни свечей.

### ПРАЗДНУЕМ ПАСХУ. КАКОЙ КАЛЕНДАРЬ ПРАВИЛЬНЫЙ ?

Весь Западный мир празднует Пасху в один день. Восточные церкви, к сожалению, разделены. В сегодняшней практике Православных церквей используются три различных календаря: юлианский (так называемый «старый стиль»), григорианский («новый стиль») и так называемый греческий календарь. Хотя первый и последний совпадают в своем отношении ко дню празднования Пасхи, но их различия все же существенны.

#### Юлианский календарь.

В 46 году до Р.Х. римский государственный деятель и полководец Юлий Цезарь провел реформу римского календаря, который был к тому времени весьма хаотичным и сложным. Речь идет, естественно, о солнечном календаре, т.е. о распределении солнечного года по календарным дням и месяцам. Поскольку солнечный год не делится на ровное количество дней, то была принята система високосного года, которая «догоняет» длину солнечного года.

Продолжительность юлианского года составляет 365 дней и 6 часов. Но эта величина больше солнечного (тропического года) на 11 минут и 14 секунд. Поэтому за каждые 128 лет накапливались целые сутки. Таким образом, юлианский календарь не отличался большой астрономической точностью, но зато, и это было достоинством этого календаря, выделялся простотой и стройностью системы.

#### Григорианский календарь.

Итак, в «старом» календаре каждые 128 лет накапливались «лишние» сутки. Следовательно, астрономические даты (например, дни равноденствий) смещались. На Первом Вселенском Соборе, который состоялся в 325 году, было принято решение о том, чтобы всеми Поместными церквами день Пасхи, Воскресения Христова, праздновался в один и тот же день. День весеннего равноденствия (который играет важную роль при вычислении дня празднования Пасхи) тогда приходился на 21 марта. Но поскольку каждые 128 лет накапливалась ошибка в одни сутки, то реальное равноденствие стало наступать раньше. В V веке момент равноденствия наступил уже 20 марта, затем 19-го, 18-го

Ко второй половине XVI века ошибка составила уже десять дней: по юлианскому календарю момент равноденствия должен наступать 21 марта, а в действительности он наступил уже 11 марта. Вот почему папа Римский Григорий XIII предпринял в 1582 году реформу календаря. По его указанию день после четверга 4 октября предписывалось считать не 5, а 15 октября. Таким образом, день весеннего равноденствия вернулся к 21 марта, где он и был во время I Вселенского (Никейского) Собора.

Но и григорианский календарь не мог быть абсолютно точным, поскольку в принципе невозможно точное деление солнечного года на число дней. Нужны были дополнительные меры, чтобы не дать впредь уходить календарным дням вперед, а моменту весеннего равноденствия, соответственно, назад. Для этого были введены не только високосные годы, но и своего рода НЕ-високосные столетия. Было решено, что те столетия, которые не делятся на 4 без остатка, будут простыми, а не високосными, как это есть в календаре

юлианском. Т.е. столетия 1700, 1800, 1900, 2100 и так далее – простые, и в эти годы не происходит вставка дополнительного дня в феврале. А поэтому в этих столетиях юлианский календарь уходит еще на день вперед. Так случилось, что к нашему времени накопилась разница между двумя календарями в 13 дней, которая увеличится еще на один день в 2100 году.

Вот причина тому, что в Русской Православной Церкви все главные праздники мы празднуем на 13 дней позднее по сравнению с Западом и некоторыми другими Православными Церквами. Но с праздником Пасхи все обстоит еще сложнее. Прежде чем перейти к пасхальной проблеме, скажем и о календаре греческом.

Греческий календарь представляет собой компромисс календарей юлианского и григорианского. Поместные церкви, которые приняли этот календарь, празднуют Пасху согласно юлианскому календарю, а главные двунадесятые праздники и прочие, дни которых зафиксированы в календаре, празднуются по новому — григорианскому календарю. Впрочем, если быть абсолютно точным, то этот календарь не является григорианским.

В 1923 году по инициативе Патриарха Константинопольского была созвана конференция, в которой участвовали большинство представителей Поместных Православных Церквей, и было принято решение перейти на так называемый новоюлианский календарь. Он отличается от григорианского большей точностью, но на практике совпадает с западным календарем вплоть до 2800 года. Этот год будет високосным по григорианскому календарю, но простым по новоюлианскому.

Русская Православная Церковь по понятным причинам не могла принимать участие в этой конференции и не могла представить свою точку зрения по этому вопросу. Однако святейший Патриарх Тихон попытался следовать решению конференции и издал постановление о переходе на новый стиль. Но в России это было воспринято просто как подчинение большевистской диктатуре. Начались волнения среди православных, и уже через три недели Патриарх Тихон отзывает действие этого постановления.

Подобные волнения начались и в других православных странах. В результате был введен календарный компромисс: все праздники так называемого неподвижного круга, в том числе и главные, такие как Рождество Христово, стали праздноваться по новому стилю. Но празднование Пасхи – праздника всех праздников – осталось по старому стилю.

С литургической точки зрения это внесло в жизнь некоторую дисгармонию, но оказалось приемлемо с пастырской точки зрения. Такая практика и получила название греческого календаря.

На сегодняшний день большинство Поместных Православных Церквей принимает такое соединение двух стилей. Исключение составляют: Русская Православная Церковь, Иерусалимская, Сербская и Грузинская Православные Церкви, а также монастыри Афона.

Следует подчеркнуть, что календарный вопрос не является догматическим вопро-

сом и не разделяет православные Церкви.

Возвращаясь к вопросу о праздновании Пасхи, следует сказать, что Пасха вычисляется одновременно по двум циклам: солнечному и лунному. Все календари (юлианский, новоюлианский, григорианский) говорят нам только о солнечном цикле. Но день Пасхи есть праздник, восходящий к Ветхому Завету. А календарь Ветхого Завета — лунный. Таким образом, церковная пасхалия не просто календарь, каким бы он ни был, а вычисление определенного дня по правилам, которые зависят и от солнечного, и от лунного циклов.

Известно, что вопрос о праздновании Пасхи обсуждался на Первом Вселенском Соборе в 325 году. Но решения по этому вопросу (если они были) не сохранились. Единственное, что нам известно и сохранилось, – это призыв к единству в праздновании Пасхи. Об этом призыве мы знаем из сохранившегося письма императора Константина.

Позднее, в первой половине XIV века, монах Матфей Властарь в своей «Алфавитной Синтагме» сделал такую запись: «Относительно нашей Пасхи необходимо обращать внимание на четыре постановления, из которых два содержатся в Апостольском правиле (7-ое), а два ведут начало из неписаного предания.

Первое — мы должны праздновать Пасху после весеннего равноденствия.

Второе — не праздновать ее вместе с иудеями в один день.

Третье — праздновать не просто после равноденствия, но после первого полнолуния, имеющего быть после равноденствия.

Четвертое — после полнолуния не иначе, как в первый день седмицы по иудейскому счету (т.е. в воскресенье)».

Большие разногласия в прошедшем столетии стал вызывать второй пункт этих условий: что надо понимать под этим требованием? Только ли те исторические события, когда еще в IV веке были осуждены так называемые «четыредесятники», которые праздновали христианскую Пасху в один день с иудейской и, таким образом, не в воскресный день? Или же это символическое требование того, чтобы Пасха христиан всегда совершалась после иудейской?

Немало чернил было пролито, чтобы прояснить это условие. Но единое решение так и не было найдено. Отметим только, что в Руководстве к Пасхалии (для употребления в Духовных Училищах, Москва, 1853 год) при перечислении условий для определения дня Пасхи это (второе) условие не значится, хотя три остальные приводятся.

Для наглядного примера обратимся к году 2005-му. Полнолуния в этом году приходились на:

24.02.2005 07:53 (четверг)

25.03.2005 23:58 (пятница) 24.04.2005 14:06 (воскресенье)

24.05.2005 00:19 (вторник) Западная Пасха — на 27 марта, воскре-

сенье. Восточная Пасха – на 18 апреля, вос-

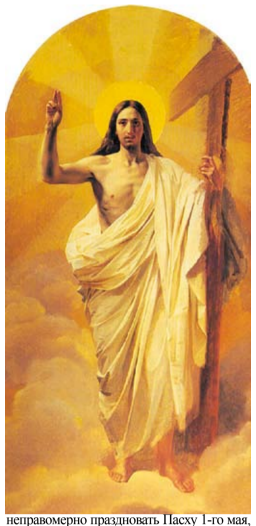
Восточная Пасха — на 18 апреля, воскресенье, по юлианскому календарю (григорианский этот же день называет 1 мая.)

Иудейская Пасха (Пейсах):

1-й день – 24 апреля (воскресенье);

7-й день – 30 апреля (суббота).

Что же это означает? Одни скажут, что неправомерно праздновать христианскую Пасху 27-го марта, так как это предшествует иудейской Пасхе и противоречит символическому ходу истории. Другие скажут, что



неправомерно праздновать Пасху 1-го мая, так как это уже второе полнолуние после дня весеннего равноденствия.

Мы не будем приводить здесь многочисленные аргументы и возражения ни в отношении первого решения, ни в отношении второго. Вместо этого приведем третье. А именно то, которое прозвучало и было записано в документах Предсоборных совещаний по подготовке Всеправославного Собора:

— Календарный вопрос не является вопросом догматическим, но вопросом церковного порядка;

 Межправославная Подготовительная Комиссия отмечает с удовлетворением, что замечательная практика преобладает в некоторых частях мира, когда одна Поместная Православная Церковь использует новый Православный календарь для определения дня Пасхи и других праздников, и, в то же время, на этой же территории находятся приходы или общины, относящиеся к другой Поместной Церкви, которые следуют старому календарю и вычислению дня Пасхи. (...) Межправославная Подготовительная Комиссия рекомендует, чтобы такая практика стала всеобщей во всех Православных Церквах, как первый шаг на пути к общему празднованию Пасхи.

Казалось бы, такое решение звучит парадоксально: для того, чтобы прийти к единству, предлагается сначала разойтись!? Однако если учесть, что и в древней Церкви существовало календарное расхождение, которое, однако, не нарушало единства Церкви и Евхаристического общения, то следует признать, что для нас сейчас жизненно важно научиться различать главное и второстепенное. Научиться видеть, что нас действительно разделяет, а что (или – Кто) нас соединяет. Именно этот путь и предложен на Предсоборном Совещании.

«А теперь во Христе Иисусе вы, бывшие некогда далеко, стали близки Кровию Христовою. Ибо Он есть мир наш, соделавший из обоих одно и разрушивший стоявшую посреди преграду» (Еф. 2:13 -14).

> протоиерей Сергий Овсянников, настоятель Свято-Никольского храма в Амстердаме

В часовне блаженной Ксении Петербургской уже закончился молебен, и прихожане, чинно осеняя себя крестным знамением, неспешно покидали Смоленское кладбище. Прошептав еще раз свои просьбы перед мозаичным образом святой покровительницы северной столицы, я тоже зашагала по скрипучему искристому снегу в сторону кладбищенских ворот, как вдруг из-за сугроба меня окликнула щупленькая старушка в черном: «Милая, не забудь поклониться и праведной Марии Гатчинской. Вот же ее могилка, в двух шагах от часовенки!»



Сердце встрепенулось: откуда этой бабуле знать, что ей повстречалась паломница из Гатчины, и святая, о которой прежде не приходилось слышать, из моего города? Прозорливица указала на оградку. Озябший на февральском морозе букетик бордовых, как спекшаяся кровь, гвоздик; на поблекшей фотографии, прикрепленной к бетонному кресту, — иконописный лик монахини с полными страдания и в то же время лучезарного света глазами. Нежданно-негаданно посреди зимнего дня улыбнулось солнышко, протянув с неба золотые косы. Я оглянулась, чтобы поблагодарить свою провожатую, но той и след простыл...

Февральской ночью 1932 года измотанную ужасной болезнью матушку Марию, как раненую птицу, тащили на смерть, выворачивая онемевшие руки, громилыбогоборцы. Хрупкое тело 58-летней монахини безжалостно бросили в кузов, и грузовик помчался в Дом предварительного заключения на Шпалерную... Мучители предъявили своей жертве шаблонное по тем временам обвинение по статье 58/10: «Участвует в нелегальных сборищах, где читает евангелие, на которые приглашается местное население, и в беседах на религиозные темы ведет антисоветскую агитацию». На самом деле власти не на шутку испугались неведомой силы духа, таящейся в этой ослабленной от страданий женщине, силы, притягивающей сотни верующих в надежде на исцеление недугов и утешение скорбей.

Детство будущей праведницы (в миру Лидии Александровны Леляновой) прошло в Петербурге и, что символично, неподалеку от Новодевичьего монастыря, рядом с новой приходской Преображенской церковью. В доме №101 на Забалканском проспекте в 1874 году и появилась на свет Божий малышка Лидочка. Отец девочки, купец первой гильдии Александр Иванович Лелянов, был владельцем сургучного завода и собственного дома при нем, а дядя Петр Иванович содержал престижный

### ГАТЧИНСКАЯ СВЯТАЯ

меховой магазин на Большой Морской и принимал деятельное участие в общественной городской жизни: он несколько лет был гласным Петербургской Думы. В семье Лиды из уважаемой в столице династии гордились будущими продолжателями славных традиций, братьями Владимиром и Александром (судебным чиновником, дослужившимся до чина статского советника), и не могли налюбоваться на младшенькую Юлю, впоследствии ставшую учительницей рукоделия (она пережила свою сестру и скончалась в начале 1950-х годов на квартире протоиерея Петра Белавского, настоятеля Гатчинского собора).

Жизнь казалась безмятежной и радостной, как на дореволюционной Пасхальной открытке, пока в эту идиллию бесцеремонно не вторглось горе. В северной столице Лида окончила женскую гимназию, но прийти на выпускные экзамены самостоятельно не смогла: прилежную ученицу привезли из дома... в инвалидной коляске. В начале 1890-х годов девушку поразила коварная болезнь — энцефалит, причем в очень тяжелой форме. Казалось, все мечты юной Лиды рухнули в мгновение ока. Старания российских врачей, консультации медицинских «светил» в Европе — все оказалось тщетно. За одной напастью последовала другая — неизлечимая болезнь Паркинсона. В течение десятилетий недуг прочно расставлял сети-щупальца, не отпуская свою пленницу ни на секунду.

В 1909 году, когда близкие уже оставили всякую надежду на чудесное выздоровление, 35-летнюю мученицу перевезли в Гатчину к старшему брату Владимиру. Здесь, в двухэтажном доме на углу Багговутовской улицы (ныне Карла Маркса), 41 и Соборной, 21, в самом центре Гатчины, неподалеку от Павловского собора, Лелянов содержал Елизаветинскую аптеку (сейчас на месте деревянного здания, исчезнувшего с лица земли, находится газетный киоск и неприметные кирпичные малоэтажки). По описанию современников, Владимир Александрович — «слабенький, маленький благообразный старичок» — самоотверженно ухаживал за страдалицей вместе с сестрой Юлией.

В 1912 году изможденную больную полностью парализовало. Все тело словно окаменело: казалось, кто-то опутал его невидимыми оковами, тяжелыми, как свинец, и надел на застывшее лицо восковую маску. Говорить было мучительно сложно: каждое слово давалось с неимоверным трудом. Монотонная медленная речь напоминала режущий душу звук на поцарапанной грампластинке. Прогнозы медиков были неутешительными: болезнь Паркинсона должна привести к резким изменениям психики. Раздражительность, навязчивые идеи, эгоцентризм и в итоге полное разрушение личности и слабоумие, по мнению специалистов, — неминуемый исход, а, следовательно, верный путь страдалицы в психиатрическую больницу.

Но, к изумлению скептиков, больная безропотно несла свой тяжкий крест, поражая всех своей необыкновенной кротостью, смирением, покорностью, сосредоточенностью. Углубленная в постоянную молитву, праведница без малейшего ропота переносила лишения, выпавшие на ее долю. Словно в награду за нечеловеческое терпение Гатчинская подвижница получила редкий дар утешения душевной

тоски, уныния, печали и скорби.

Долгое время о недужной знал лишь узкий круг знакомых семьи Леляновых. Но постепенно вокруг матушки сплотилась настоящая духовная семья. По воспоминаниям Ольги Эдуардовны Вейерт, уроженки Гатчины и духовной дочери матери Марии, в 1921 году был организован молитвенный кружок почитания, названный в честь святого праведного Иоанна Кронштадтского. Организатором и руководителем этого православного сестричества выступил священник Покровского собора протоиерей Иоанн Смолин, ласково называвший матушку «многострадальной, многосострадательной и любвеобильной».

В первой половине 1922 года Лидия была пострижена в монахини с именем Мария на Покровском подворье архимандритом Макарием по благословению будущего новомученика митрополита Вениамина. Келья матушки напоминала церквушку: множество икон, огоньки лампадок, мерцание золотых окладов, аромат воска... В этой уютной комнатке постоянно собирались для молитвы, чтения святых отцов и духовных бесед сестры. В основном это были гатчинские девушки из благочестивых семей, считавшие своей спасительной целью жить по монашеским обетам и помогать матушке принимать посетителей. Среди постоянных гостей были гатчинцы из «бывших» — генерал Алексей Алексеевич Епанчин и его дочь Надежда (монахиня закрытого Нежадовского монастыря), супруга генерала Екатерина Ивановна Теляковская, жена адмирала Пац—Помарнацкая, монахини из местного Покровского подворья Пятогорского монастыря...

За наставлением и умиротворением к Божией избраннице приезжали паломники из Петрограда, Москвы, из самых отдален-

вере, давал надежду тем, кто задыхался от отчаяния и захлебывался горем в залитой кровью России. Народ стремился к Марии, словно к неугасаемой свече, согревающей израненные сердца.

Матушка не только могла успокоить и дать спасительный совет, но и была прозорливой. Это духовное зрение было дано великой молитвеннице свыше.

Власти панически, до судорог, боялись «святоши», осудив ее, несмотря на смертельный недуг и физическую беспомощность. По состоянию здоровья Марию пере-



вели из тюрьмы в больницу на Фонтанке (бывшую Александровскую). Тюремные врачи поставили свой диагноз: «...болезнь ее в данном состоянии неизлечима...» На основании этого медицинского заключения в больнице имени 25-го октября монахиню подвергли мучительным пыткам: подрезали сухожилия.... После этих чудовищных операций-опытов 5 апреля 1932 года матушка покинула бренный мир (по промыслу Божию, мученическая кончина праведницы совпала с днем именин в миру



ных уголков необъятной России. В доме Марии с утра до поздней ночи ожидал приема народ, изнемогавший под тяжестью скорбей революционной эпохи, богомольцы самого разного возраста, положения и образования: от неграмотных прачек до университетских профессоров, от приходских батюшек до архиереев.

По свидетельствам очевидцев, от праведницы все выходили окрыленные, с просветленными лицами. Подвиг монахини, превозмогавшей невыносимую боль, был примером для подражания, укреплял в

— мц. Лидии). Сестре матушки Юлии дали три года концлагеря. Различные сроки ссылки и лагеря получили и монахини из Покровского подворья, почитавшие матушку...

Тело страдалицы выдали двоюродной сестре для погребения на Смоленском кладбище, строжайше запретив предавать место захоронения широкой огласке. Но весть о том, где находится могилка праведной Марии Гатчинской, быстро разнеслась по городу и окрестностям. Святое место стали навещать паломники. Православные брали с собой горстки землицы «от

матушки», масло из неугасимой лампады, огарки свечей — дорогие православной душе святыньки...

До Великой Отечественной на могиле часто служили панихиды приходские батюшки и странствующие иеромонахи из закрытых обителей. Богомольцы, приходившие к блаженной Ксении, считали своим долгом поклониться и многострадальной Марии Гатчинской. Блокада и война не пощадила никого: после страшных событий немногие остались в живых в окоченевшем разрушенном городе на Неве, заросла тропинка к могилке Марии Гатчинской. И только в последние годы традиция почитания праведницы воскресла: вновь полетел в плачущее петербургское небо голос священника: «Вечная память!», десятки верующих склонили головы у надгробия, «выросли» из-под ледяной корки живые цветы.

26 марта 2007 года в духовной жизни Санкт-Петербурга произошло важное событие — обретение мощей преподобномученицы схимонахини Марии Гатчин-

По благословению высокопреосвященнейшего Владимира, митрополита Санкт— Петербургского и Ладожского, на Смоленском кладбище было совершено обретение мощей подвижницы. Его возглавил благочинный гатчинского округа протоиерей Владимир Феер при участии настоятеля Смоленского храма протоиерея Виктора Московского и других представителей духовенства. Также в обретении приняли участие монахини Санкт-Петербургской епархии.

Могила подвижницы предварительно была ограждена от случайных прохожих. Раскоп после краткой молитвы начался в 10.00 часов утра. Около полудня участники достигли гроба. Святые мощи из могилы было благословлено извлекать одной из монахинь. Под наблюдением судмедэксперта они складывались в специально изготовленный гроб. Кости прекрасно сохранились, а также фрагменты облачения и четок.

Стоявшие в отдалении верующие в течение всего обретения воспевали величание прмц. Марии: «Ублажаем тя, преподобномученице Марие, и чтим честная страдания твоя, яже за Христа претерпела еси». После обретения мощей многие верующие брали себе как святыню землю, поднятую из могилы.

После освидетельствования мощей и составления медицинского акта мощи были положены в раку и торжественно прославлены 19 апреля 2007 года в Гатчине. Постоянным местом пребывания мощей определен Павловский собор в г. Гатчине.

К настоящему времени составлен тропарь святой и проект акафиста, которые переданы на утверждение в богослужебную комиссию Санкт-Петербургской епархии. Также пишутся первые иконы св. Марии для освящения в день канонизации.

За последние 15 лет это второе обретение мощей в Санкт-Петербурге после мощей сщмч. Илариона Верейского. У Петербурга появляется еще одна небесная покровительница и молитвенница.

Использованные материалы:

### ПАНИХИДА И ОТПЕВАНИЕ ПЕРВОГО ПРЕЗИДЕНТА РОССИИ Б.Н. ЕЛЬЦИНА В ХРАМЕ ХРИСТА СПАСИТЕЛЯ



Во вторник, 24 апреля, в храме Христа Спасителя состоялась первая панихида по усопшему Президенту России Б.Н. Ельцину. Заупокойное богослужение совершил митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий.

В среду, 25 апреля в кафедральном соборном храме Христа Спасителя было совершено отпевание первого Президента России Бориса Ельцина.

Чин отпевания совершил митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий в сослужении митрополитов Смоленского и Калининградского Кирилла и Калужского и Боровского Климента.

На отпевании первого президента России Б.Н. Ельцина Обращение Предстоятеля Русской Церкви Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II зачитал митрополит Крутицкий и Коломенский Ювеналий.

Фото: С. Власов, В. Ходаков Пресс-служба Московской Патриархии

# **РАДОНИЦА**день особого поминовения усопших

– 17 апреля в этом году – Православная Церковь отмечает Радоницу – день особого поминовения усопших, первый после праздника Пасхи.

По свидетельству святителя Иоанна Златоуста (IV в.), этот праздник отмечался на христианских кладбищах уже в древности. Особое место Радоницы



в годичном круге церковных праздников - сразу после Светлой пасхальной недели - как бы обязывает христиан не углубляться в переживания по поводу смерти близких, а, наоборот, радоваться их рождению в другую жизнь - жизнь вечную. Победа над смертью, одержанная смертью и Воскресением Христа, вытесняет печаль о временной разлуке с родными, и поэтому мы, по слову митрополита Антония Сурожского, «с верой, надеждой и пасхальной уверенностью стоим у гроба усопших».

Основанием для этого поминовения служит, с одной стороны, воспоминание о сошествии Иисуса Христа во ад, соединяемое с Фоминым воскресеньем (первое после Пасхи), а с другой – разрешение церковного Устава творить обычное поминовение усопших начиная с Фомина понедельника. По этому разрешению верующие приходят на могилы своих ближних с радостной вестью о Воскресении Христовом, отсюда и сам день поминовения называется Радоницей.

Именно на Радоницу существует обычай празднования Пасхи на кладби щах, куда приносятся крашеные яйца и другие пасхальные яства, где совершается поминальная трапеза, а часть приготовленного отдается нищим. Это реальное, живое, бытовое общение с усопшими отражает веру в то, что они и после смерти не перестают быть членами Церкви Того Бога, Который «не есть Бог мертвых, но живых, ибо у Него все живы» (Лк. 20:38).

Есть дивный пример того, как разделяют с нами радость о Воскресении Спасителя наши умершие. Однажды один благочестивый старец Киево-Печерской лавры на Пасху пошел вместе с диаконом покадить пещеры, где почивали усопшие. И только воскликнули они: «Христос воскресе, отцы

Во вторник второй недели по Пасхе и братия!», как послышалось в ответ громогласное восклицание: «Воистину воскресе!»

> «Постараемся, сколько возможно, помогать усопшим, вместо слез, вместо рыданий, вместо пышных гробниц - нашими о них молитвами, милостынями и приношениями, дабы таким образом и им, и нам получить обетованные блага», - пишет святитель Иоанн Златоуст.

> В советское время, когда попасть на Пасху в храм было трудно, опасно или даже невозможно, сложился обычай посещать кладбища в самый день праздника. Однако в Церкви вплоть до девятого дня после Пасхи поминовение усопших не совершается. Если человек умирает на Пасху, то его хоронят по особому пасхальному чину. Пасха – время особой и исключительной радости, праздник победы над смертью и над всякой скорбью и печалью.

> Из глубокой дохристианской древности идет обычай отмечать место погребения устройством над ним холма. Переняв этот обычай, христианская Церковь украшает могильный холм победным знамением нашего спасения – святым животворящим Крестом. Крест на могиле православного христианина - молчаливый проповедник блаженного бессмертия и воскресения. Водруженный в землю и возвышающийся к небу, он знаменует веру христиан в то, что тело умершего находится здесь, в земле, а душа – на небе, что под крестом сокрыто семя, которое произрастает для жизни вечной в Царстве Божием.

> Мы называем наших покойных усопшими, а не умершими, потому что в определенное время они встанут из гроба. Могила – это место будущего воскресения, и поэтому мы соблюдаем ее в чистоте и порядке.

> > Источник: www.taday.ru

### JUUUPAJMULJU

Не вспоминать. Не думать. Слишком больно. Книг не читать и хроник не смотреть. Но вспоминается и мыслится невольно -Мне с этим жить и с этим умереть.

Мне прошлое поведало со стоном Страны моей чудовищную быль: Пред храмами горящие иконы И храмы, разбиваемые в пыль.

Могил бесчисленных ужасные посевы, Рыданье обездоленных сирот. Косила смерть направо и налево «Врагом народа» ставший вдруг народ.

Постигла Русь убийственная кара По манию всесильных чужаков; И гибло в грабежах, в огне пожаров Бесценное наследие веков.

Не вспоминать. Не думать. В сердце шрамы. Как долго камни собирать! По-прежнему в руинах наши храмы, Нам с этим жить и с этим умирать.

> Монахиня Серафима г. Киржач, 05.02.2007 г.

ное послание Святейшего Патриарха

Алексия II, приуроченное к открытию

выставки и юбилейным торжествам в

честь преподобного Саввы Сторожев-

ского, в котором, в частности, говори-

лось: «Святость жизни, молитвенный и

иноческий подвиг, труды преподобного

на благо Церкви и Отечества имеют

телей выставки красную ленточку раз-

резали архимандрит Назарий и игумен

Савва, и праздник, которого полгода

ждал весь православный Петербург и

Там же состоялась пресс-конференция «Возрождение общероссийских святынь», приуроченная к 600-летию преставления Саввы Сторожевского, защитника царей - помазанников Божиих, с чьей благодатной помощью связаны исторические события Смутного времени и утверждение рода Романовых на престоле Российском. По благословению Святейшего Патриарха Алексия II в этом году состоятся общероссийские юбилейные торже-

Следует отметить, что конференцзал был украшен фотоработами Юрия

После торжественных речей устрои-

значение непреходящее».

Северо-Запад, начался.

ства в честь преподобного.

### ВЫСТАВКА «ПАСХАЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК»



25 апреля в 12.00 в Михайловском манеже состоялась торжественная церемония открытия 4-й всероссийской выставки-ярмарки «Пасхальный праздник», собравшей этой весной 300 участников из 70 городов России, Украины, Белоруссии, а также Греции.

Праздничный молебен на начало благого дела с участием сводного хора Духовных школ отслужил наместник Свято-Троицкой Александро-Невской лавры архимандрит Назарий (Лав-

КАЗАНСКИЙ КАФЕДРАЛЬНЫЙ СОБОР

риненко), приветствовавший собравшийся народ громогласным «Христос воскресе!» «Живое — живым!» радостно провозгласил о. Назарий, окропляя стенды и участников святой водой при пении пасхальных стихир.

Игумен Савва, наместник Саввино-Сторожевского

Костыгова, Михаила Шишкова, Александра Сетракова, посвященными светлой памяти протоиерея Василия Ермакова, настоятеля Серафимовского храма, как известно, отдававшего много сил и драгоценных дней своей жизни для восстановления церковных святынь Болховского края, чьим уроставропигиального женцем он являлся.

### ДЕТСКИЙ ПАСХАЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК



«Христос Воскресе! День священный! Греми во всех концах вселенной Творцу немолчная хвала!»

В. Бажанов В первую неделю Светлой седмицы в Казанском кафедральном соборе был проведен Пасхальный

праздник для детей и всех гостей

собора.

15 апреля 2007 года после праздничной Божественной литургии радости.

Учащиеся и преподаватели Воскресной школы встречали гостей праздника радостным пасхальными приветствиям «Христос Воскресе!».

После концерта состоялись спектакли, в которых принимали участие воспитанники детской школы, родители и сотрудники собора.

Первый спектакль «Сказка о пасхальном яйце» был поставлен млад-



и Пасхального крестного хода, в соборе состоялся духовный концерт. Дети под руководством М.В. Красноцветовой исполнили тропарь и кондак Святой Пасхи «Ангел вопияши...», «Плотию уснув...», стихиры Пасхи и праздничные антифоны. Также читались стихи о Пасхальной шей группой. В нем играли дети от 4-х до 7-ми лет. Старшая группа представила русскую народную сказку «Репка».

В постановках особое внимание было уделено христианским добродетелям, которые так необходимы в наше время: любви, добру, терпению и взаимопомоши.



Главный редактор: Настоятель Казанского кафедрального собора протоиерей Павел Красноцветов. Редакционная коллегия: протоиерей Николай Преображенский, Андрей Коробочкин. Фотограф: Трифонов Илья. Верстка: Никита Коробочкин. Адрес редакции: 191186, Санкт-Петербург, Казанская пл. 2. Газета отпечатана в ООО «Агентство «ВиТ-принт», СПб, В.О., пер. Декабристов 5/7.Тир. 2500 экз. Св. о рег. СМИ - ПИ № ФС2 - 8343 от 02 ноября 2006 г.