

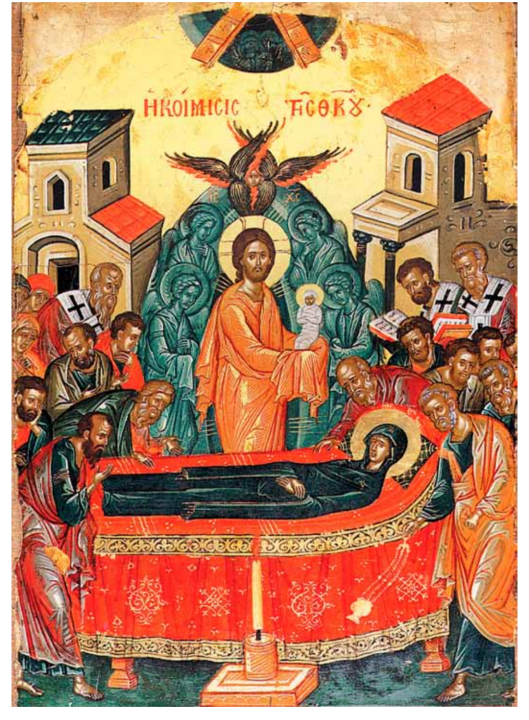
## ПРАЗДНИК УСПЕНИЯ БОЖИЕЙ МАТЕРИ

После крестной смерти Иисуса Христа Пречистая Его Матерь около пятнадцати лет жила в Иерусалиме, в доме святого апостола Иоанна Богослова, которому поручил Ее Сам Господь со креста. Вот приблизилось время переселиться Ей в небесную обитель Сына Своего. Когда Матерь Божия молилась на горе Елеонской, Ей, - рассказывает предание, - явился Архангел Гавриил, принесший финиковую ветвь, и известил о Ее кончине через три дня.

Пречистая несказанно обрадовалась, услышав такое известие, и начала готовиться. Ко дню Ее преставления, по повелению Божию, чудесно явились в Иерусалим, кроме апостола Фомы, все апостолы, рассеянные для проповеди по всему миру. Они были свидетелями Ее мирной, тихой, святой и блаженной кончины. Сам Господь Иисус Христос, во славе небесной, окруженный бесчисленным множеством Ангелов и праведных духов, явился принять душу Пречистой Матери Своей и со славой вознес Ее на небо. На третий день после погребения Божией Матери прибыл отсутствовавший, по воле Божией, апостол Фома и пожелал видеть Ее гроб. По его желанию гроб был открыт, но в нем не нашли тела Богоматери. Вечером того же дня, во время трапезы своей, апостолы увидели в воздухе Пресвятую Деву на небесах, живую, со множеством Ангелов. Стоящая и неизреченной славой осияваемая Богоматерь сказала апостолам: «Радуйтесь! Я всегда с вами»; апостолы воскликнули: «Пресвятая Богородица, помогай нам». Это явление Богоматери совершенно убедило апостолов, а через них и всю Церковь и в Ее телесном воскрешении.

Так окончила земную жизнь Свою Пресвятая Дева Мария!

«Если же воздаяние бывает по мере любви к Богу, и любящий Сына будет возлюблен Им и Самим Отцем, и соделается местопребыванием Обоих, таинственно вселяющихся и пребывающих в нем согласно обетованиям Господним (Ин. 14, 21), то кто возлюбит его более Матери, Которая не только Сего Единородного, но и едина



чтобы Ей быть вдвойне предметом любви Соединившегося (с Нею) и Приобщившегося? Кто более Матери возлюблен был бы Единородным и притом Родившимся от Нее Единой неизреченно в последние времена и предвечно от Единаго Отца, как бы ни была умножена, соответственно с приличествующим положением и подобающая Ей по закону честь от Пришедшего исполнить закон?

Итак, как чрез Нее единую Пришедший к нам «на земли явися и с человеки поживе» (Вар. 3, 38), будучи невидим прежде Нее, так и в последующее время Он является всяким источником божественного просвещения, и всецелым открове-

только родила неискусобрачно, нием Божественных таинств, и полным воплощением духовных дарований, будучи, однако, для всех невместимым, кроме Нее. Сама же Она, первая из всех приявшая превосходнейшую полноту Наполняющего все во всем, доставляет всем Вмещенного, уделяя всякому по возможности соответственно и соразмерно чистоте каждого, так что Она есть и хранилище, и обладательница богатства Божества.

> Если же таков вечный закон на Небесах, что чрез меньших между большими входят в общение с имеющими большую силу, то, конечно, наибольшее несравненно влияние имеет Матерь Дева, чрез Которую приобщаются Богу все, кто бы только ни приобщался; и Ее

познают вместилищем Невместимого все, которые лишь знают Бога, и будут совоспевать Ее с Богом все, кто только воспевает Бога. Сама же Она есть виновница всего бывшаго до Нее, и предстательница всех бывших после Нее, и посредница вечных благ. Она - предмет предречений пророческих, начальница апостолов, утверждение мучеников, основание учителей. Она - земнородных слава, Небесных радование и всей твари похвала. Она – начало, источник и корень неизреченных благ, Она - глава и совершение всякой святыни.

О, Дево Божественная и ныне Небесная! Как поведаю все о Тебе? Как прославлю Тебя, Сокровищница Славы? Чрез Тебя просветляется зрение разума, чрез Тебя просвещается дух наитием Святого Духа, поскольку Ты соделалась хранилищем и сосудом дарований; однако же не так, что удерживаешь в Самой Себе, но так, что все исполняешь дарами благодати. Ибо Владетель неистощимых сокровищ предоставляет их Тебе для раздаяния; в противном случае зачем бы Он создавал блаженство, сокрываемое и нерождаемое? Поэтому, о Госпоже, подай обильно всему народу Твоему и этому достоянию Твоему от милости Твоей и даров Твоих. Даруй избавление от обдержащих нас бедствий; виждь, сколь многими и великими внешними и внутренними мы угнетаемся. Твоим могуществом преобразуй все к лучшему; воздай страданиям нашим Твою помощь и врачевство, уделяя (даруй во владение) душам нашим и телам щедрую благодать для всего потребную. А если бы мы не могли вместить, соделай нас достойными вмешения и столько удели (даруй нам благодати во владение), чтобы мы, благодатию Твоею спасаемые и укрепляемые, прославили воплотившееся от Тебя нас ради Предвечное Слово, со Безначальным Его Отцем и Животворящим Духом, ныне и присно и в бесконечные веки. Аминь».

Беседа на Всеблаженное Успение Пренепорочной Владычицы нашей Богородицы и Приснодевы Марии святителя Григория Паламы, архиепископа Фессалоникийского







Праздник Успения Божией Матери. Всенощное бдение. Казанский собор. 27 августа 2012 г.



Праздник Успения Божией Матери. Божественная литургия. Казанский собор. 28 августа 2012 г.



Праздник Преображения Господня. Казанский собор. 19 августа 2012 г.





Воскресную Божественную литургию совершил митрополит Астанайский и Казахстанский Александр (Могилев) в сослужении викария Санкт-Петербургской епархии епископа Лодейнопольского Мстислава (Дячины) и духовенства Казанского кафедрального собора. 12 августа 2012 г.

## Исторический визит

Историческим называет зарубежная пресса визит Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в Польшу. Эта была первая официальная поездка в истории российско-польских отношений – ни один предстоятель РПЦ до этого не посещал католическую страну.

Главным событием визита стало подписание совместного послания народам России и Польши. В Королевском дворце Варшавы исторический документ подписали Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и председатель Епископской конференции Польши архиепископ Юзеф Михалик.

«Подписанный нами документ - это не очередная политическая декларация, которые возникали в общественной сфере, а пастырское свидетельство того, что наша вера призывает нас к преодолению исторически сформировавшихся негативных стереотипов, к взаимоуважению и доверию», - заявил Патриарх после церемонии. Он отметил, что на межгосударственном уровне прилагается немало усилий для сближения народов России и Польши, что, «безусловно, соответствует общим экономическим интересам, но лишь прагматических соображений недостаточно, чтобы построить подлинно братские отношения между русскими и поляками». «Именно поэтому мы, христиане, призваны внести вклад в многотрудный процесс российско-польского примирения», – заключил он.

«Мы вступаем на путь искреннего диалога в надежде, что он поможет нам залечить раны прошлого и преодолеть взаимные предрассудки и непонимание, а также укрепит нас в стремлении к примирению», - сказано в документе. Авторы послания считают, что причиной разногласий между народами стали «человеческие недостатки, индивидуальный и общественный эгоизм и политическое давление». Теперь же «мы вступаем на путь духовного и материального обновления». Инструментом на пути примирения должен стать «братский диалог», который поможет «лучше узнать друг друга, восстановить взаимное доверие и таким образом привести к примирению».

Это событие, - пишет о визите французская газета «Фигаро», – можно, несомненно, назвать историческим. Потребовалось три года переговоров для его организации. «Примирение предполагает признание своих ошибок», - отмечает бывший глава польской дипломатии Адам Ротфельд. «Станет ли эта встреча прелюдией к саммиту в Ватикане или Москве?» – задаются вопросом авторы статьи. В условиях размывания христианских ценно-



и усиления исламизма две Церкви могут склониться к сотрудничеству, – отмечает издание.

К религиозному и этическому измерениям визита добавляется политический подтекст. РПЦ не является автономной организацией, и этот визит не состоялся бы без согласия Кремля, – говорится в статье.

В Варшаве визит Патриарха вызывает интерес и споры, - подчеркивает издание.

Папа Римский Бенедикт XVI считает визит Патриарха Московского и всея Руси Кирилла в Польшу важным событием, которое может принести «добрые плоды», - сообщило Радио Ватикана.

«Это важное событие, которое укрепляет надежду на будущее», – заявил понтифик, обращаясь к паломникам после полуденной стей, конкуренции со стороны сект молитвы в своей летней резиден-

ции Кастель Гандольфо. «Я сердечно приветствую Его Святейшество и всех православных верующих», - сказал Папа Римский. Напомнив паломникам, что Патриарх Кирилл встретился с католическими епископами Польши и подписал в пятницу совместное послание к народам Польши и России о прощении и примирении, понтифик подчеркнул, что этот документ свидетельствует о «доброй воле созидания братского единства и сотрудничества наших Церквей для распространения евангельских ценностей в современном мире, в духе единой веры во Иисуса Христа».

Бенедикт XVI выразил надежду, что визит Патриарха Кирилла принесет добрые плоды.

«ПЕТЕРБУРГСКИЙ ДНЕВНИК», № 33 (399), 23 августа 2012 г.

### ХРОНИКА ВИЗИТА

По прибытии в Варшаву Святейший Патриарх Кирилл совершил молебен в кафедральном соборе во имя святой равноапостольной Марии Магдалины. По завершении молебного пения Предстоятели Русской и Польской Православной Церквей обменялись приветствиями.

В этот же день Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл встретился с членами Президиума Польской католической епископской конференции.

Вечером в Бельведерском дворце Варшавы состоялась беседа Предстоятеля Русской Церкви с Президентом Республики Польша Брониславом Коморовским. Во встрече приняли участие Блаженнейший Митрополит Варшавский и всей Польши Савва и председатель Отдела внешних церковных связей Московского Патриархата митрополит Волоколамский Иларион.

В честь Святейшего Патриарха Кирилла от имени президента Польши был дан торжественный ужин, на котором присутствовали члены официальной делегации Русской Православной Церкви, православные и католические иерархи, представители государственных и общественных организаций.

Утром 17 августа Святейший Патриарх Кирилл встретился с Блаженнейшим Митрополитом Варшавским и всей Польши Саввой и иерархами Польской Православной Церкви. В приветственном слове Блаженнейший Владыка назвал визит Предстоятеля Русской Православной Церкви долгожданным событием, имеющим большую важность для Польской Церкви и ее контактов с Русской Церковью – Церковью-Матерью. Он также констатировал большое значение визита Святейшего Патриарх Кирилла в контексте отношений между русским и польским народами, которые на протяжении истории прошли через большие испытания.

В рамках программы визита Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл встретился с Маршалом Сената Польши Богданом Борусевичем. В ходе беседы обсуждались вопросы защиты христианских

нравственных ценностей и необходимость совместных действий перед угрозой секуляризма.

В тот же день в Королевском дворце Варшавы состоялась торжественная церемония подписания Совместного послания народам России и Польши. Подписи под документом поставили Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и председатель Польской епископской конференции митрополит Юзеф Михалик. Суть послания, которое не относится к числу богословских и межцерковных документов и не затрагивает вопросы вероисповедания, заключается в призыве к примирению и взаимному прощению в духе христианской любви.

Далее Его Святейшество возложил венки к Мемориалу советским воинам-освободителям в Варшаве и Могиле неизвестного солдата.

Вечером 17 августа Предстоятелем Польской Православной Церкви был дан ужин в честь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла.

Святейший Патриарх Кирилл также посетил Посольство России в Варшаве. В ходе теплой беседы Его Святейшество и глава дипломатического представительства России в Польше А.Н.Алексеев затронули вопросы, касающиеся укрепления взаимоотношений между народами двух стран, в том числе в контексте культурного обмена, контактов между российскими и польскими верующими.

18 августа Предстоятель Русской Православной Церкви прибыл в Белосток. В Никольском кафедральном соборе города Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и Блаженнейший Митрополит Варшавский и всей Польши Савва поклонились честным мощам младенца-мученика Гавриила Белостокского.

В белостокском храме Святого Духа Святейший Владыка возглавил молебное пение. За богослужением молились Предстоятель и иерархи Польской Православной Церкви, члены делегации Московского Патриархата, сопровождающие Святейшего Патриарха в ходе визита в Польшу.

Далее в сопровождении митрополита Белостокского Эдварда Озоровского (Римско-Католическая Церковь) Святейший Патриарх Кирилл посетил памятник католическому священнику Ежи Попелушко, ставшему жертвой репрессий в 1984 году.

Во Дворце Браницких в честь Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла был дан торжественный обед от имени президента Белостока Тадеуша Трусколянского.

В тот же день Предстоятель Русской Церкви посетил Супрасльский мужской монастырь в Белостоке. В крипте Благовещенского храма была совершена заупокойная лития на месте погребения бывшего настоятеля монастыря архиепископа Мирона (Ходаковского), погибшего при крушении самолета президента Польши Леха Качиньского в 2010 году.

Далее состоялось посещение Святейшим Патриархом Кириллом Троицкого собора в городе Гайновка. У входа в собор Святейшего Владыку приветствовали представители городской власти, члены православной молодежной общины, многочисленные

Вечером 18 августа, накануне праздника Преображения Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл и Блаженнейший Митрополит Варшавский и всей Польши Савва прибыли в Марфо-Мариинскую обитель на святой горе Грабарке. У стен Спасо-Преображенского собора монастыря было отслужено Всенощное бдение.

Торжествами на горе Грабарке в день празднования Преображения Господа Бога и Спаса нашего Иисуса Христа завершилась программа пребывания Святейшего Патриарха Кирилла в Польше. 19 августа Предстоятели Русской и Польской Православных Церквей совершили на святой горе Божественную литургию. За богослужением молились десятки тысяч паломников, прибывших со всех концов Польши и из-за рубежа.

Служба коммуникации ОВЦС

### Поздравление епископа Выборгского Назария с 60-летием



Патриарх Кирилл поздравил наместника Александро-Невской лавры епископа Выборгского Назария с 60-летием со дня рождения.

«Примите мои сердечные поздравления с этой знаменательной датой вкупе с пожеланиями доброго здравия, душевного мира и непрестанной радости о Господе.

Путь Вашего служения Матери-Церкви неразрывно связан с Санкт-Петербургской епархией: здесь Вы получили духовное образование, принесли монашеские обеты и стяжали ценный пастырский опыт.

На протяжении 15 лет являясь наместником Свято-Троицкой Александро-Невской лавры, Вы, Богу споспешествующу, вносите весомый вклад в восстановление исторического облика этой прославленной обители, в возрождение и укрепление древних традиций иноческого жития. Ныне Вы сочетаете сие ответственное делание с послушанием викарного архиерея, разделяя с Преосвященным митрополитом Владимиром бремя трудов в Винограднике Хри-

сердечные стовом», – говорится в поздравле- шание в Свято-Троицком соборе аменатель- нии Предстоятеля Церкви. Александро-Невской лавры. С ноя-

Во внимание к заслугам и в связи с юбилеем Его Преосвященство награжден орденом преподобного Серафима Саровского II степени

Епископ Назарий (в миру – Николай Алексеевич Лавриненко) родился 11 августа 1952 года в селе Ивковцы на Черкащине (Украина) в многодетной семье. В 1974 году окончил Крымский сельхозинститут, в 1974 – 1975 годах служил в группе советских войск в Германии. С 1978 года работал старшим инженером Центрального республиканского ботанического сада Академии наук УССР.

В 1982 году поступил в Ленинградскую духовную семинарию. В 1985 году был пострижен в монашество, 3 марта рукоположен во иеродиакона, а 19 августа — во иеромонаха. С марта 1986 года нес послу-

шание в Свято-Троицком соборе Александро-Невской лавры. С ноября 1987 года — настоятель Спасо-Преображенского собора Выборга. В 1988 году окончил ЛДА и возведен в сан игумена.

С 1 января 1990 года — настоятель петербургского подворья Спасо-Преображенского Валаамского монастыря. В феврале 1991 года возведен в сан архимандрита и назначен настоятелем Коневского Рождество-Богородичного монастыря. В 1996 году назначен благочинным монастырей и подворий Санкт-Петербургской епархии. С 27 декабря того же года исполнял обязанности наместника Александро-Невской лавры.

27 мая 2009 года Священный Синод избрал архимандрита Назария епископом Выборгским, викарием Санкт-Петербургской епархии.

«Вода живая», 11.08.12

### Международный военно-исторический фестиваль «Во славу Бородина»

Правительство Санкт-Петербурга провело 25 — 26 августа 2012 г. Санкт-Петербургский международный военно-исторический фестиваль «Во славу Бородина», посвящённый 200-летней годовщине знаменитого сражения.

Фестиваль объединил около 400 участников военно-исторических клубов России, Белоруссии, Украины и стран Прибалтики, которые представили реалистичную картину эпизодов сражения двухсотлетней давности с использованием аутентичных предметов униформы, вооружения и снаряжения.

Торжественные мероприятия проходили с использованием лошадей, муляжей орудий эпохи 1812 г., с использованием пиротехники.

25 августа состоялись торжественная церемония на Дворцовой площади, прохождение по Невскому пр. к Казанскому собору, возложение цветов к могиле М. И. Кутузова и торжественный молебен в Казанском соборе.

26 августа организаторы фестиваля пригласили жителей и гостей Санкт-Петербурга в окрестности Красного Села, где на историческом месте летних лагерей Русской Императорской армии прошли, как и 100 лет назад, торжества, посвящённые юбилею Бородинского сражения.

Реконструкция эпизодов сражения в рамках Санкт-Петербургского международного военно-исторического фестиваля «Во славу Бородина» прошла у подножья горы Кирхгоф Дудергофских высот в Красном Селе.

Санкт-Петербургская военно-историческая молодёжная общественная организация «Эскадрон» *Фото* Ангелины Никитиной





## Поздравляем с днем Ангела!

ДАНИЛЕВСКОГО Евгения Ивановича

(3 августа),

РОМАШОВУ Марию Викторовну *(4 августа)*, ЦВЕТКОВУ

Диану (Иоанну) Викторовну

(13 августа), АНДРИАНОВА

Дмитрия Александровича (22 августа),

НАГИБИНА Максима Константиновича

(26 августа).

## Десятый фестиваль «Поющий мир»



Комитет по культуре Санкт-Петербурга, Государственная академическая капелла Санкт-Петербурга и Центр международного сотрудничества «Интер Аспект» провели Десятый международный фестиваль хорового искусства «Поющий мир» и международный конкурс

хоровых коллективов и вокальных ансамблей «Поющий мир» им. Ю. Фалика.

Праздник музыки, собравший в Санкт-Петербурге исполнителей со всего мира, проходил с 3 по 8 августа в Академической капелле, зале Консерватории имени Николая Римского-Корсакова и на других концертных площадках города.

Заслугой фестиваля стало проведение концертов в храмах Санкт-Петербурга. Это повышает интерес широкой публики к духовной музыке. В этом году выступления хоров состоялись в кафедральных храмах христианских конфессий.

Запоминающимся и ярким стал концерт русской духовной музыки в Казанском кафедральном соборе под закрытие фестиваля. В нем приняли участие молодежные хоры «Кантилена» из Екатеринбурга, «София» из Красноярска, «Возрождение» из Ярославля, камерный ансамбльмагнитогорского Дома музыки, детский хор православной гимназии преподобного Сергия Радонежского из Новосибирска, мужской хор города Мольсгейма (Франция), хор «Странники Австралии» (Австралия) и другие колективы.

Для участников форума были организованы мастер-классы опытных композиторов, дирижеров и регентов.



## КАК ХРИСТИАНСТВО ПРИШЛО НА РУСЬ



### **Урок 1 (18) (5-й класс)**

Uднажды молодой христианин за- связи людей и поколений: книгу, шкошёл в храм к старому священнику, лу, музыку, живопись, беседы. который славился святостью своей жизни. И вдруг услышал, что тот с ошибкой произнес молитву. Юноша говорит:

— Отче, ты неправ!

Старый священник не соглашается:

— Я молюсь так, как меня научили. Если бы я был неправ, Бог не посылал бы ангелов, которые часто молятся вместе со мной.

Юноша попросил священника спросить ангелов — кто же из них прав...

На следующий день священник сказал ему:

— Ангелы сказали, что прав ты. А когда я их спросил, отчего же они раньше молчали, они сказали, что Бог так устроил, что люди должны научаться от людей.

### Церковь в истории

Источник своей истории христианство видит в Боге. Но живёт оно также в мире людей. Слова Христа люди записали обычным человеческим языком и обычными для той эпохи средствами: на папирусах. Затем люди (а не ангелы) веками разносили эти записи по всему миру. И для проповеди пользовали те же средства, что и любая развитая культура использует для небе или на земле!»

Люди, ставшие христианами, объединяются в общество, которое называется Церковь. Церковь живёт и растёт, присоединяя к себе новых людей, новые поколения, новые народы.

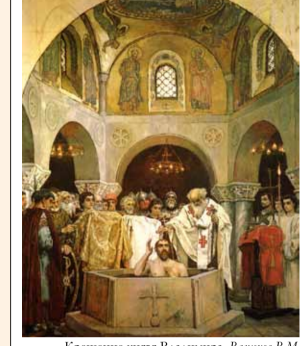
Христос жил в той стране, которая сегодня называется «Святая Земля», Палестина или Израиль (а во дни Его жизни на земле это была часть Римской Империи).

### Крещение Руси

Почти через тысячу лет после жизни Христа на востоке Европы начало свою историю русское государство. Наши соседи с юга — болгары и греки — к тому времени уже стали православными христианами.

Именно в греческую столицу — Константинополь — киевский князь Владимир послал своих послов. В этом огромном городе, теперь носящем имя Стамбул, и поныне высится прекрасный храм Святой Софии. София в переводе с греческого «Мудрость». Это одно из свойств Христа, и, значит, именно в Его честь был назван самый величественный храм христианского мира.

Русские послы посетили богослуже-Евангельского учения христиане ис- ние в этом храме. Они были поражены: «Мы не знали, где мы находимся — на



Крещение князя Владимира. Васнецов В.М.

И князь Владимир решил принять православие. В 988 году от Рождества Христа он призвал жителей Киева креститься в реке Днепр. Крещение (не путать с крестным знамением) — это присоединение к Церкви. Человек погружается в воду (в реку или в большую купель внутри храма) с призыванием Бога.

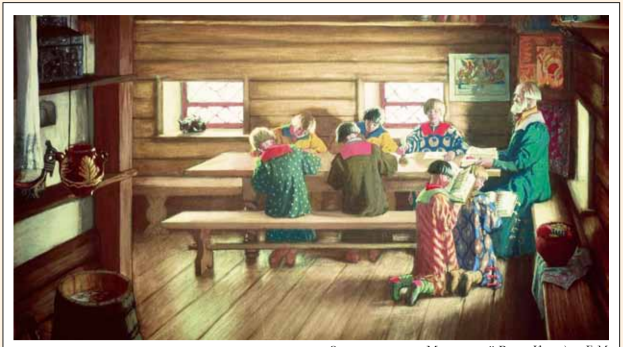
Первыми, вслед за князем Владимиром, крестились его воины — дружина. С той поры, идя в бой, русские дружинники несли с собой хоругви (то есть знамена) с изображением лика Христа.

Священники из Болгарии — ученики святых Кирилла и Мефодия — принесли на Русь азбуку и книги. Теперь уже не только в песнях и былинах могла храниться народная память, но и в летописях. Службу они вели на понятном славянам языке. Поэтому высокие призывы Евангелия быстро находили отклик у русских людей.

Люди приглядывались к новой для них вере. На их сердца влияли не только поучения священников. Они видели, как изменился их правитель. Князь Владимир открыл школы для детей. Он рассылал по всему городу повозки с едой, чтобы никто не голодал. В Киеве он начал строить храмы — они стали первыми каменными постройками на Руси. Кстати, в последующие века отличие села от деревни определялось именно наличием в нем храма.



Крещение киевлян в 988 г. Лебедев Г.



Земская школа в Московской Руси. Кустодиев Б.М.

В народной памяти, в былинах князь Владимир остался как «Владимир Красно Солнышко». А в Церкви он считается святым. С 988 года православное христианство стало распространяться по Руси, преображая жизнь людей и их культуру.

Вера в одного, единого Бога собирала славянские племена и давала им возможность ощутить себя единым народом. В течение последующей после крещения Руси тысячи лет в нашей стране главным при знакомстве с человеком счи- ницын так описал эту особенность наталось не определение его национальности, а его отношение к той или иной вере.

### Святая Русь

Вера наполняла жизнь людей смыслом. В храм люди шли и с горем и с радостью. Люди из своей среды выбирали священника и доверяли ему свои исповеди (то есть покаянно рассказывали о своих грехах и принимали советы).

Сделать что-то для храма считалось делом добрым, почетным и радостным.

Конечно, кто-то оставался равнодушным. Кто-то не мог решиться всерьёз изменить свою жизнь по учению Евангелия. Кто-то на время воспламенялся желанием жить в добре, а потом решал, что

удобнее всё же жить просто ради себя. Но всё равно человек, совершив грех, знал, что он грешит. И он, и его соседи знали, что правда состоит в другом. Идеал евангельской правды был признаваем всеми. Поэтому Русь, вглядываясь в Евангелие, стремилась к святости и укоряла себя же за то, что остается от неё далека. И за это своё стремление она стала именоваться «Святой Русью».

Русский писатель Александр Солжешей жизни:

«Пройдя просёлками Средней России, начинаешь понимать, в чём ключ умиротворяющего русского пейзажа. Он — в церквах. Взбежавшие на пригорки, взошедшие на холмы, царевнами белыми и красными вышедшие к широким рекам, колокольнями стройными, точёными, резными поднявшиеся над соломенной повседневностью — они издалека-издалека кивают друг другу, они из сёл разобщённых, друг другу невидимых, поднимаются к единому небу.

И где б ты в поле, в лугах ни брёл, вдали от всякого жилья, — никогда ты не один: поверх лесной стены, стогов намётанных и самой земной округлости всегда манит тебя маковка колоко-

ленки то из Борок Ловецких, то из Любичей, то из Гавриловского.

И всегда люди были корыстны, и часто недобры. Но раздавался звон вечерний, плыл над селом, над полем, над лесом. Напоминал он, что покинуть надо мелкие земные дела, отдать час — вечности. Этот звон поднимал людей от того, чтоб опуститься на четыре ноги. В эти камни, в колоколенки эти, наши предки вложили всё своё лучшее, всё своё понимание жизни».

В каждом поколении и в каждом городе вновь и вновь появлялись люди, которые светились верой и любовью. Около их горящих душ отогревалась народная Русь. Среди тысяч святых Русской Церкви есть святые священники и святые крестьяне, святые воины и князья, святые женщины и дети. Если присмотреться — святых людей можно найти в нашем народе и поныне.

Сегодня в Русской Православной Церкви 30 142 храма, в которых служат около 30 000 священников. Также в нашей Церкви сегодня 788 монастырей (из них — 402 женских). В них несут своё служение около 10 000 монахов и монахинь. Большинство из этих храмов и монастырей расположены в России. Но почти половина храмов, находящихся в ведении Патриарха Московского и всея Руси, высятся в других странах — Украине, Белоруссии, Молдове, Казахстане, Японии, США, Германии... а один храм — даже в Антарктиде.



### Вопросы и задания:

- 1. Церковью называют христианский храм. A какое новое значение этого слова вы узнали сегодня?
- 2. Чем обогатилась жизнь киевлян после их крещения?
- 3. 11одсчитай, сколько лет назад крестился князь Владимир. Из ответа ты поймешь, сколько лет русской православной культуре.
- 4. Какое имя и почему русский народ дал князю Владимиру?
- 5. Первая русская летопись, «Повесть временных лет», пишет, что в 983 году киевляне решили: «Бросим жребий на отрока и девицу, на кого падет он, того и зарежем в жертву богам». Как вы думаете, после принятия христианства прекратились на Руси человеческие жертвоприношения?

### КРЕЩЕНИЕ

Воды крещальной купели воспринимаются как воды обновления. Входит в них человек, обременённый своими грехами, а выходит, обретя новый образ существования — получает возможность с помощью Божией освободиться от грехов и греховных привычек. Крещение даёт возможность душе начать новую жизнь. Нередко при крещении человек меняет имя (например, князь Владимир стал именоваться Василием). Принимая крещение, человек просит, чтобы Бог обновил его совесть. II, конечно, он этим выражает свое согласие далее жить по велениям совести, по учению Христа и по правилам Православной Церкви. Но креститься можно лишь один раз в жизни. Если после этого есть нужда обновить душу, это возможно уже только через покаяние, которое поэтому называют «вторым крещением».

Источник: www.diak-kuraev.livejournal.com

# Послание Патриарха Московского и всея Руси Кирилла к 200-летию Отечественной войны 1812 года



Преосвященные архипастыри, всечестные отцы, дорогие братья и сестры!

В эти дни мы празднуем 200-летие Отечественной войны 1812 года, во время которой наши предки дали отпор нашествию «двадесяти язык» — огромной армии, собранной со всей покоренной Наполеоном Европы, армии, которую возглавлял доселе непобедимый полководеи и властитель.

События конца XVIII— начала XIX века всколыхнули весь Старый Свет: глубокий духовный кризис породил сначала Французскую революцию 1789 года, а затем бонапартистскую диктатуру и общеевропейскую войну.

Не осталась в стороне от происходящего и Россия. В течение длительного времени она пыталась сдерживать натиск врага дипломатическими и даже военными средствами, но всё же попущением Божиим избежать беды не удалось. И в 1812 году, когда в пределы нашей Родины вторглись полчища захватчиков, народ в едином порыве встал на защиту Отечества.

Наибольшее негодование у русских людей вызывало глумление завоевателей над святынями, разграбление храмов, осквернение алтарей. Возгордившийся и противопоставивший себя Церкви агрессор воспринимался народным сознанием не только как правитель, посягнувший на свободу и независимость России, но и как выразитель безбожных идей и гонитель христиан.

По воспоминаниям участников тех событий, все они — от офицеров-дворян до партизанкрестьян — видели себя не только защитниками страны, но и защитниками веры, и даже веры в первую очередь. Сословные разделения, глубокие различия между народной и дворянской

культурой — все отошло на второй план перед лицом общей угрозы; все осознали себя православными русскими людьми. Как говорилось в «Высочайшем манифесте о принесении Господу Богу благодарения за освобождение России от нашествия неприятельского», который государь император Александр Первый подписал по окончании войны: «войско, вельможи, дворянство, духовенство, купечество, народ, словом, все государственные чины и состояния, не щадя имуществ своих, ни жизни, составили единую душу, душу вместе мужественную и благочестивую, столько же пылающую любовью к Отечеству, сколько любовью к Богу».

Самоотверженно защищая родную землю, наши предки уповали не только на силу оружия и численность армии, но на помощь Господа и предстательство Царицы Небесной. Посему в победе над врагом, которая была превыше сил человеческих, усматривали Божественный промысел.

Как было сказано в том же манифесте, «не отнимая достойной славы ни у Главнокомандующего над войсками Нашими знаменитого полководиа, принесшего бессмертные Отечеству заслуги; ни у других искусных и мужественных вождей и военачальников, ознаменовавших себя рвением и усердием; ни вообще у сего храброго Нашего воинства, можем сказать, что содеянное ими есть превыше сил человеческих. Итак, да познаем в великом деле сем промысел Божий. Повергнемся пред Святым его Престолом, и видя ясно руку его, покаравшую гордость и злочестие, вместо тщеславия и кичения о победах наших, научимся из сего великого и страшного примера быть кроткими и смиренными законов и воли исполнителями, не похожими на сих отпадших от веры осквернителей храмов Божиих, врагов наших».

В то время как Наполеон, павший под тяжестью своей гордыни, говорил, что «случай — единственный законный повелитель во всей вселенной», наши предки усматривали в происходящем десницу Божию. В произошедшем с Наполеоном видели осуществление слов Писания: «Видел я нечестивца грозного, расширявшегося, подобно укоренившемуся многоветвистому дереву; но он прошел, и вот нет его; ищу его и не нахожу» (Пс. 36, 35-36).

Увы, есть сегодня и таковые, кто без почтения относится не только к слову «вера», но и

к слову «отечество». Психологически и идейно они ближе к тем детям революции, которые вторглись в наши пределы, чем к тем детям России, которые дали им отпор. Все это — свидетельство духовной немощи. И эту немощь возможно уврачевать, если мы будем помнить о героических страницах прошлого, чувствовать свою сопричастность великому наследию наших предков и ощущать себя продолжателями их трудов.

Важно помнить и о том уроке истории, который нам преподнесла война с Наполеоном, о подвиге тех, кто тогда не пожалел себя ради спасения России. Как говорил святитель Филарет, герои 1812 года «искупили кровью для потомков те блага, которые кровью купили для них предки».

Эта память поможет многим понять, почему осквернение храмов и поругание святынь для народа нашего всегда было самым тяжким нравственным преступлением.

Дай Бог, чтобы через веру православную, которая во все времена являлась духовной основой народной жизни, через бережное отношение к национальной истории и духовным традициям к соотечественникам вернулось осознание своей ответственности перед Богом, историей и грядущими поколениями.

В память о победе нашего народа над врагом и в благодарность Творцу за Его милости в храме Христа Спасителя, а также во всех храмах Русской Православной Церкви 8 сентября сего года (26 августа по старому стилю), будет совершено «Молебное пение ко Господу Богу на воспоминание избавления Церкве и Державы Российския от нашествия галлов и с ними двадесяти язык».

Призывая на всех вас Божие благословение, молю Господа нашего Иисуса Христа, дабы Он упокоил в небесных селениях героев Отечественной войны 1812 года, нас же соделал достойными наследниками их подвигов, укрепил в вере и ниспослал всем странам Исторической Руси мир и процветание.

+ (Lyhun

ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ

## Год всероссийской славы

Конец августа 1812 года. Уже два месяца, как войска Наполеона и «двунадесяти языков» топчут землю России, заливая ее русской кровью. Захватчики овладели десятками городов, в том числе Смоленском. В армии царит недовольство. Недовольны солдаты, офицеры и генералы, крестьяне и городские обыватели. Но больше всех недоволен отступлением русских войск сам Наполеон. Он искренне негодует, что командующий русской армией Барклай-де-Толли, упорно отступая в направлении Москвы, не желает дать ему генеральное сражение. А Наполеон стремился именно к нему, в твердой надежде своими превосходящими силами разгромить русскую армию и навязать русскому импера-

тору выгодный ему мир. Странно, но большинство русских военачальников разделяют это негодование Наполеона, полагая, что им, ученикам великого Суворова, необходимо придерживаться строго наступательной позиции и что французам не устоять против русского штыка. Активнейшим сторонником этой позиции был любимый ученик Суворова князь Петр Иванович Багратион. Кое-кто распускает слухи о предательстве Барклая-де-Толли, спекулируя на его нерусском происхождении. Михаил Богданович Барклай-де-Толли действительно русским не был. Он был прибалтийским (остзейским) немцем. Правда, корни его рода, уходящие в глубокое прошлое, коренились в Шотландии (как и у М. Ю. Лермонтова).

Однако, начав службу с унтерофицерских чинов, последовательно (и заслуженно) пройдя путь до генерала от инфантерии и военного министра, он проявил себя как истинный патриот России и верноподданный русского царя. Отличаясь безусловной храбростью и честностью, он был высокообразован и трудолюбив. Люди, служившие под его началом, понимали и уважали его. С уважением относился к нему и император Александр Павлович. Но общественное (и придворное) мнение требовало его замены русским человеком. Москва и Петербург указывали на князя Михаила Илларионовича Кутузова как на единственного человека, могущего спасти Отечество. Он только что успешно завершил военные действия на Дунае против Османской империи, в результате которых получили автономию Сербия, Валахия и Молдавия, и был удостоен императором титула светлейшего князя.

17 августа Кутузов прибыл в Царево-Займище (западнее Смоленска), куда уже пришли армии Барклая и Багратиона. Наконец-то они соединились и могли, казалось бы, совместными усилиями нанести удар по Наполеону. Сам Кутузов похвалил солдат: «Ну как с этакими молодцами и не побить французов?» И услышал ответ: «Барклай-де-Толли не нужен боле! Едет Кутузов бить французов!»

(Начало. Окончание на 8-й стр.)

## Год всероссийской славы

(Окончание. Начало на 7-й стр.) Барклай сдал командование внешне спокойно. Он представил Кутузову строевой рапорт, сказав, что сдает ему боеспособную стотысячную армию, прекрасно вооруженную и рвущуюся в бой. Кутузов, выслушав рапорт, ласково улыбнулся, а на следующий день им был отдан приказ об оставлении позиций и дальнейшем отходе на восток. Приказ этот хотя и вызвал недоумение и разочарование, но не вызвал таких негативных чувств, как если бы издал такой приказ Барклай. Но Кутузов, в сущности, продолжал развивать единственно возможную в данных условиях тактику Барклая. Правда, уходя из Царева Займища, русская армия шла далеко не так быстро, как от Смоленска, постоянно давая отпор наседавшей на русский арьергард кавалерии Иоахима Мюрата, мужа сестры Наполеона Каролины, возведенного Наполеоном в короли Неаполитанские. В этих арьергардных боях прославились генералы Неверовский, Коновницын и знаменитый атаман Платов.19 августа к главным силам присоединился граф Михаил Андреевич Милорадович, тоже один из любимых суворовских генералов, участник итальянского и швейцарского походов, человек безумной храбрости. Он привел с собою пятнадцать тысяч пехотинцев и тысячу кавалеристов, не считая семи тысяч ополченцев, правда, плохо обученных, но способных возводить полевые укрепления, в чем Кутузов, как военный инженер по образованию, прекрасно разбирался. Здесь, в ста восьми верстах от Москвы, Кутузов наконец принял вызов Наполеона. Вся местность была сильно всхолмлена и пересечена множеством ручьев и речушек. Главной из них была река Колочь, имевшая высокий крутой восточный берег, удобно прикрывавший центр и большую часть правого фланга русской армии. В центре поля лежала деревня Семеновская, севернее - село Бородино и деревенька Горки. На западе находилась деревня Шевардино, ставшая западным аванпостом русских войск, возле которого начали спешно возводить редут. Кутузов со своим штабом остановился при селе Бородино. Оно было расположено на Новой Смоленской дороге – наиболее коротком пути, ведущем к Москве и имеющем особое стратегическое значение. На правом фланге были сосредоточены главные силы русских под командованием Барклая. Левым же флангом было поручено командовать Багратиону. Его основные силы были расположены у деревни Семеновской. Здесь также шли интенсивные саперные работы. Только у Багратиона строили не редуты, а флеши - полевые укрепления, напоминавшие по форме наконечники стрел, обращенные к неприятелю. Их задачей было прикрытие сил более слабого левого фланга русских войск. Но путь к флешам прикрывал Шевардинский редут, против которого и были брошены ударные силы французов – три пехот-

ные дивизии маршала Даву и польская кавалерия князя Юзефа Понятовского. 35 тысяч французов и поляков ринулись на Шевардинский редут. Им противостоял одиннадцатитысячный отряд генерал-лейтенанта князя Андрея Горчакова, племянника Суворова, получившего боевое крещение в Италии и Швейцарии. Он-то и возглавил оборону Шевардина. Битва продолжалась до полуночи. К вечеру 23 августа Шевардино пало, но генеральное сражение удалось отодвинуть еще на сутки. Остатки дивизии Горчакова отошли к деревне Семеновской и слились со стоявшими там войсками.

Накануне решающего ния французский лагерь был охвачен весельем, но у русских все было спокойно. Солдаты переодевались в чистое бельё, отказывались от традиционной чарки. Ночью по лагерю был пронесен чудотворный Смоленский образ Божией Матери - заступницы Русской земли, вывезенный из оставленного Смоленска. За образом шел с непокрытой головой, со слезами на глазах Кутузов со всем своим штабом, а на пути их стояли коленопреклоненно полтораста тысяч солдат и офицеров, молившихся о победе. Как писал потом один из героев Бородина Федор Глинка, «это живо напоминало приготовление к битве Куликовской». К рассвету 25 августа почти 155 тысяч русских солдат, офицеров, казаков и ополченцев при 640 орудиях противостояли 134 тысячам французских солдат и офицеров при 584 орудиях. Однако русская армия при Бородине заняла оборонительную позицию, а французская - наступательную. Перед Кутузовым стояла задача обескровить Наполеона и не пропустить его армию к Москве. Цель Наполеона была прежняя – разгромить русских в генеральном сражении и овладеть первопрестольной. И в ходе сражения Наполеон беспрестанно атаковал, а Кутузов неуклонно оборонялся.

Утром Кутузов проснулся, услышав пушечные выстрелы. «Началось, – подумал он. – Чем-то кончится? Ну да, Бог даст, все обойдется. Положимся на волю Его». Затем в сопровождении казака-ординарца он поехал на холм к деревне Горки, где наметил себе командный пункт. Между тем французам удалось после часового боя овладеть Бородином и подтянуть сюда свои артиллерийские батареи. Это был первый успешный удар войск Наполеона. Сейчас на этом месте стоит маленький памятник: «В лейб-гвардии Егерском полку солдат убито 698, матросов 11». Егерям была придана морская саперная команда, которой командовал мичман Лермонтов – дядя поэта. Эти-то матросы-саперы и погибли на берегу реки Колочи, сумев зажечь мост через нее. После схватки у Бородинского моста тяжесть сражения перенеслась на юг, к деревне Семеновской и флешам Багратиона, стало ясно, что именно там, против 2-й армии, Наполеон нанесет свой главный удар. На полосе шириной около километра было сосредоточено 80 тысяч солдат и около 400 орудий – две трети всех вражеских сил. Против левого крыла русских Наполеон сосредоточил пехотные корпуса маршалов Даву, Нея и генерала Жюно, а также крупные кавалерийские части. Понимая сложность положения Багратиона, Барклай посылает в помощь ему 2-й пехотный корпус и три гвардейских полка. А в это время Наполеон начинает штурм Семеновских флешей. Генерал-адъютант Наполеона Рапп в атаке на флеши получил свою двадцать вторую рану. «Железный маршал» Даву лично повел в атаку на флеши свой любимый полк, но был сбит с лошади, контужен и потерял сознание. Очередная атака на флеши под командованием неаполитанского короля Иоахима Мюрата была также отбита штыковой атакой Багратиона. Атаки следовали до самого полудня. Почти до последнего человека пали дивизии Воронцова и Неверовского, а их оба командира были тяжело ранены. Был убит генерал-майор Тучков – младший из братьев генералов, поднявший своих солдат в контратаку со знаменем в руках. Против флешей французы предприняли восемь атак, и последняя из них навсегда вывела из строя князя П. И. Багратиона. Когда его уносили с раздробленной ногой, он сказал: «Передайте Барклаю, что теперь он решает судьбу боя. Да хранит его Бог». Прибывший на смену Багратиону генерал-лейтенант Дохтуров остановил дрогнувшие войска и, сев на барабан спокойно приказал: «За нами Москва! Умирать всем, но ни шагу назад!» К этому времени центр боя переместился в район Курганной высоты, на которой стояла батарея отважного генерала Раевского. Среди ее защитников были солдаты 24-й дивизии генерала Лихачева. Дивизия вся до последнего пала на высоте. Старик Лихачев кричал: «Помните, ребята, деремся за Москву!» А когда остался один, то разорвал на себе мундир и пошел на французские штыки. Израненный, он был взят в плен. Французы под командованием генерала Коленкура взяли батарею в три часа дня, при этом сам Коленкур, поклявшийся взять высоту хотя бы ценою жизни, погиб именно там, где стояла дивизия Лихачева. Наконец, нельзя не вспомнить о героическом поведении Барклая на поле Бородина. Он сам повел в бой конницу и рубился, как рядовой кавалерист. «С ледяным спокойствием оказывался он в самых опасных местах сражения. Его белый конь издали был виден даже в клубах глубокого дыма. «Офицеры и даже солдаты, указывая на Барклая, говорили: "Он ищет смерти"», – писал Федор Глинка. В этой битве под Барклаем пали пять лошадей, были убиты два и ранены семь офицеров и адъютантов, «но он с ледяным хладнокровием втеснялся в самые опасные места». Барклай был одет в парадный генеральский мундир, украшенный всеми наградами, что привлекало к нему всеобщее внимание. Один из храбрейших русских генералов Милорадович, глядя на него, воскликнул: «У него не иначе как жизнь в

запасе». Натиск французской кавалерии был отбит. Среди героев этого дня нельзя не отметить начальника артиллерии при армии Барклая, его и всеобщего любимца графа Кутайсова, погибшего в первые часы битвы у своего орудия. У Наполеона был последний шанс выиграть сражение – бросить в бой свой главный резерв, Старую гвардию, 19 тысяч отборных воинов, безупречно прослуживших не менее десяти лет, но он не пошел на этот риск. Наполеон дважды непосредственно вмешивался в ход сражения, отдавая десятки часто противоречивых приказов, пытаясь повлиять на результаты баталии. Кутузов же вел себя, казалось бы, пассивно и флегматично. Он руководствовался верою в Божий Промысел, подкрепленной уверенностью в храбрости и стойкости своих солдат и офицеров. А потому он отвечал ударом на удар, не предпринимая никаких тактических маневров, за исключением флангового обходного кавалерийского рейда, предпринятого русскими кавалеристами и казаками Уварова и Платова. Оценивая Бородинское сражение, Кутузов позднее скажет: «Сей день пребудет вечным памятником мужества и отличной храбрости российских воинов, где вся пехота, кавалерия и артиллерия дрались отчаянно. Желание всякого было умереть на месте и не уступить неприятелю». На Бородинском поле плечом к плечу стояли бойцы, сплотившие в своих рядах русских, украинцев, белорусов, грузин, татар, немцев, объединенных сознанием общего долга и любовью к своему Отечеству.

С наступлением темноты Кутузов отдал распоряжение представить ему списки потерь и приказал готовиться к продолжению сражения на следующий день. Однако, узнав, что его потери превосходят сорок тысяч человек, он отдал приказ об отходе армии с занимаемых позиций. В донесении, отправленном в Петербург, Кутузов указал, что из-за больших потерь он отступает за Можайск. Император все понял так, как и следовало, и велел отслужить благодарственные молебны во всех церквах, объявляя о победе. Императорским указом Кутузов был произведен в фельдмаршалы. Героя Бородина Барклая-де-Толли, чей правый фланг нерушимо простоял весь день, царь наградил орденом Св. Георгия 2-й степени. Смертельно раненный Багратион был награжден пятьюдесятью тысячами рублей.

Позднее Наполеон скажет: «Из всех моих сражений самым ужасным было то, которое я дал под Москвой. Французы показали себя в нем достойными одержать победу, а русские стяжали славу быть непобедимыми». Доблесть героев, сражавшихся при Бородине, достойно была отмечена градом наград, который Милорадович сравнил с градом пуль и ядер, сыпавшихся на участников битвы.

Вечная память героям Бородина!

Лукашевский Е. С., кандидат философских наук, прихожанин Казанского собора

## Санкт-Петербургская и Ладожская епархия

Санкт-Петербургская и Ладожсепархия (также Санкт-Петербургская митрополия) – епархия Русской Православной Церкви с центром в Санкт-Петербурге.

Учреждена 1 (12) сентября 1742 года. В синодальный период была первой по старшинству и чести епархией Православной Российской Церкви.

#### ИСТОРИЯ

Исторически территория церковно-каноническом отношении была в ведении епископов Новгородских - до начала XVIII века. Состоявшая при Святейшем Синоде «Тиунская изба» (контора) ведала небольшой территорией «Ингерманланда» под именем «Синодальной области».

Епархия была учреждена 1 (12) сентября 1742 года при архиепископе Великоновгородском и Великолуцком Амвросии (Юшкевиче) (1740 – 1745) – под управлением епископа Никодима (Сребницкого).

После 1 (12) января 1775 года и до 18 (30) октября 1892 года управлятерритория обычно лась вкупе с Великоновгородской епархией: правящий епископ после 25 июня (7 июля) 1818 года обычно титуловался «Новгородский, С.-Петербургский, Эстляндский и Финляндский, Свято-Троицкия Александро-Невския лавры священно-архимандрит». С 1865 года, ввиду присоединения Эстляндской губернии к Рижской епархии, титул был сокращён пропуском слова «Эстляндский».

По основании Санкт-Петербурга, до учреждения отдельной епархии в 1742 году, существовала Санкт-Петербургская Синодальная область, управлявшаяся Святейшим Синодом через специально назначенных лиц.

Летом 1923 года из 123 петроградских храмов 113 находились в ведении «обновленческой» епархии под управлением обновленческого митрополита Петроградского Артемия (Ильинского). В октябре того же года, по прибытии в Петроград новоназначенного «староцерковного» епископа Мануила (Лемешевского), соотношение между двумя противоборствующими «ориентациями» существенно изменилось в пользу «староцерковников», хотя позиции «обновленцев» в Ленинграде оставались весьма сильными вплоть до 1943 года.

В конце декабря 1927 года, в связи с неприятием «Декларации» митрополита Сергия (Страгородского) значительною частью «староцерковников», а также вследствие недовольства смещением с Ленинградской кафедры ранее назначенного правящего архиерея - митрополита Иосифа (Петровых), значительная часть епархии во главе с викарным епископом Димитрием (Любимовым) объявила «О разрыве с митрополитом Сергием» (Акт от 26 декабря 1927 года, вручённый епископу Николаю (Ярушевичу)), после чего викарий Нико-



менно управляющим епархией. В конце февраля 1928 года митрополит Сергий назначил на Ленинградскую кафедру митрополита Серафима (Чичагова), которому при содействии прибывшего весной того же года епископа Мануила (Лемешевского) удалось стабилай (Ярушевич) был назначен вре- лизировать ситуацию в епархии.

#### ИЗМЕНЕНИЯ НАЗВАНИЯ ЕПАРХИИ ПО ТИТУЛУ ПРАВЯЩЕГО АРХИЕРЕЯ

| Даты                                                   | Название                                                            |
|--------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 1 (12) сентября 1742<br>– 22 сентября (3 октября) 1770 | Санкт-Петербургская и Шлиссельбургская                              |
| 22 сентября (3 октября) 1770<br>- 1 (12) января 1775   | Санкт-Петербургская и Ревельская                                    |
| 1 (12) января 1775<br>– 16 (27) октября 1799           | Новгородская<br>и Санкт-Петербургская                               |
| 16 (27) октября 1799<br>- 19 (30) декабря 1800         | Санкт-Петербургская, Эстляндская и Выборгская                       |
| 19 (30) декабря 1800<br>- 4 (16) декабря 1803          | Новгородская, Санкт-Петербургская, Эстляндская и Выборгская         |
| 4 (16) декабря 1803<br>– 26 марта (7 апреля) 1818      | Новгородская, Санкт-Петербургская, Эстляндская и Финляндская        |
| 26 марта (7 апреля)<br>– 25 июня (7 июля) 1818         | Санкт-Петербургская, Эстляндская и Финляндская                      |
| 25 июня (7 июля) 1818<br>– 4 (16) ноября 1848          | Новгородская, Санкт-Петербургская, Эстляндская и Финляндская        |
| 4 (16) ноября – 20 ноября (2 декабря) 1848             | Санкт-Петербургская, Эстляндская и Финляндская                      |
| 20 ноября (2 декабря) 1848<br>– 24 июня (6 июля) 1865  | Новгородская, Санкт-Петербургская, Эстляндская и Финляндская        |
| 24 июня (6 июля) 1865<br>– 7 (19) сентября 1892        | Новгородская, Санкт-Петербургская и Финляндская                     |
| 7 (19) сентября – 18 (30) октября 1892                 | Санкт-Петербургская и Финляндская                                   |
| 18 (30) октября 1892<br>- 19 августа (1 сентября) 1914 | Санкт-Петербургская и Ладожская                                     |
| 19 августа (1 сентября) 1914<br>- 17 (30) июня 1917    | Петроградская и Ладожская                                           |
| 17 (30) июня 1917<br>– 1924                            | Петроградская и Гдовская                                            |
| 1924 (1926?) – 1928                                    | Ленинградская (в 1922 – 1926 гг.<br>не имела правящего митрополита) |
| 10 февраля 1928 – 1933                                 | Ленинградская и Гдовская                                            |
| 5 октября 1933 – 10 декабря 1943                       | Ленинградская                                                       |
| 10 декабря 1943 – 1 января 1957                        | Ленинградская и Новгородская                                        |
| 1 января 1957 – 7 октября 1967                         | Ленинградская и Ладожская                                           |
| 7 октября 1967 – 20 июля 1990                          | Ленинградская и Новгородская                                        |
| 20 июля 1990 – 25 сентября 1991                        | Ленинградская и Ладожская                                           |
| 25 сентября 1991 – настоящее время                     | Санкт-Петербургская и Ладожская                                     |

#### ПРАВЯЩИЕ АРХИЕРЕИ

- Никодим (Скребницкий) (1 сентября 1742 2 февраля 1745)
- Феодосий (Янковский) (10 марта 1745 22 апреля 1750)
- Сильвестр (Кулябка) (25 апреля 1750 17 апреля 1761)
- Вениамин (Пуцек-Григорович) (15 сентября 1761 26 июля 1762)
- Гавриил (Кременецкий) (26 июля 1762 22 сентября 1770)
- Гавриил (Петров-Шапошников) (22 сентября 1770 16 октября 1799)
- Амвросий (Подобедов) (16 октября 1799 26 марта 1818)
- Михаил (Десницкий) (26 марта 1818 24 марта 1821) Серафим (Глаголевский) (26 марта 1821 – 17 января 1843)
- Никанор (Клементьевский) (? август 1826) в/у, еп. Ревельский
- Антоний (Рафальский) (17 января 1843 16 ноября 1848)
- Никанор (Клементьевский) (4 ноября 1848 17 сентября 1856) до 20 ноября 1848 – в/у, архиеп. Варшавский
- Платон (Фивейский) (17 сентября 1 октября 1856) в/у, еп. Ревельский
- Григорий (Постников) (1 октября 1856 17 июня 1860)
- Леонтий (Лебединский) (июнь 1 июля 1860) в/у, еп. Ревельский
- Исидор (Никольский) (1 июля 1860 7 сентября 1892)
- Антоний (Вадковский) (7 сентября 1892 18 октября 1892) в/у, еп. Выборгский
- Палладий (Раев-Писарев) (18 октября 1892 5 декабря 1898)
- Иоанн (Кратиров) (3 октября 25 декабря 1898) в/у, еп. Нарвский
- Антоний (Вадковский) (25 декабря 1898 2 ноября 1912)
- Никандр (Феноменов) (26 мая 26 сентября 1910) в/у, еп. Нарвский
- Никандр (Феноменов) (1912 26 сентября/9 октября 1912) в/у, еп. Нарвский
- Никандр (Феноменов) (2 23 ноября 1912) в/у, еп. Нарвский
- Владимир (Богоявленский) (23 ноября 1912 23 ноября 1915)
- Вениамин (Казанский) (12 июня 1914 25 июля 1914) в/у, еп. Гдовский
- Питирим (Окнов) (23 ноября 1915 6 марта 1917)
- Вениамин (Казанский) (6 марта 1917 12 августа 1922) до 25 мая 1917 в/у, еп. Гдовский
- Алексий (Симанский) (29 мая 1922 1922) в/у, еп. Ямбургский
- Феодор (Поздеевский) (август/сентябрь 1923)
- Гурий (Степанов) (июль 1923 июль(?)1923) в/у, еп. Алатырский
- Мануил (Лемешевский) (23 сентября 1923 15 февраля 1924) в/у, еп. Лужский
- Венедикт (Плотников) (февраль 1924 18 декабря 1925) в/у, еп. Кронштадтский
- Гавриил (Воеводин) (1926 1927) в/v. еп. Кингисепский (Ямбургский)
- Иосиф (Петровых) (26 августа 1926 13 сентября 1927)
- Николай (Ярушевич) (17 сентября 1927 1927) зам. в/у, еп. Петергофский
- Серафим (Чичагов) (февраль 1928 сентябрь 1933)
- Алексий (Симанский) (18 октября 1933 4 февраля 1945)
- Григорий (Чуков) (1945 5 ноября 1955) до 7 сентября 1945 в/у, архиеп. Псков-
- Елевферий (Воронцов) (28 ноября 1955 27 марта 1959)
- Питирим (Свиридов) (21 апреля 1959 19 сентября 1960)
- Гурий (Егоров) (19 сентября 1960 14 ноября 1961)
- Пимен (Извеков) (14 ноября 1961 9 октября 1963)
- Никодим (Ротов) (9 октября 1963 5 сентября 1978)
- Антоний (Мельников) (10 октября 1978 29 мая 1986)
- Алексий (Ридигер) (29 июля 1986 20 июля 1990) с 10 июня 1990 в/у, патриарх Московский и всея Руси
- Иоанн (Снычев) (20 июля 1990 2 ноября 1995)
- Симон (Гетя) (3 ноября 27 декабря 1995) в/у, еп. Тихвинский
- Владимир (Котляров) (с 27 декабря 1995)

(недейств.);

(недейств.);

### Санкт-Петербургская и Ладожская епархия

#### ВИКАРИАТСТВА

• Сестрорецкое

• Старорусское

• Выборгское; • Гатчинское; • Гдовское (недейств.); • Детскосельское (недейств.); • Кингисеппское (ранее Ямбургское; недейств.); • Копорское (недейств.); • Кронштадт-(недейств.); • Ладожское (недейств.); • Лодейское нопольское; • Лужское (недейств.); • Нарвское (ныне самостоятельная епархия); • Охтинское (единоверческое; недейств.); • Петергофское; • Ревельское (ныне самостоятельная Таллинская епархия);

### СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ

сельбургское (недейств.).

• Тихвинское(недейств.); • Шлис-

**Численность населения** 6 683 427 (на 2012 год).

Площадь — 85 910 км<sup>2</sup>.

**Епархиальный центр** Санкт-Петербург.

**Основана** – 1742 год.

### Епархиальное управление

Правящий архиерей – Митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Владимир (Котляров) (с 27 декабря 1995).

### Викариатства

В настоящее время в епархии четыре викарных епископа с титулами: Выборгский, Гатчинский, Лодейнопольский и Петергофский.

Епископ Гатчинский одновременно является ректором Санкт-Петербургских духовных школ.

#### Викарные епископы

Амвросий (Ермаков), епископ Гатчинский;

Маркелл (Ветров), епископ Петергофский;

Назарий (Лавриненко), епископ Выборгский;

Мстислав (Дячина), епископ Лодейнопольский.

### **Благочиннические** округа епархии

27 благочиннических округов (из них 9 – по Санкт-Петербургу, 14 – по Ленинградской области,

а также четыре особых благочиния: благочиние храмов в высших учебных заведениях, военное благочиние, включающее храмы при военных и правоохранительных учреждениях Санкт-Петербурга и Ленинградской области, благочиние тюремных храмов, часовен и молитвенных комнат в местах принудительного содержания и благочиние монастырей и монастырских подворий) (на ноябрь 2011 года).

#### Количество приходов

Количество храмов, зарегистрированных в Управлении юстиции, составило 368; приписных храмов – 228; часовен – 218; молитвенных помещений – 4; монастырей – 15 (9 мужских, 6 женских) (на 20 ноября 2011 года).

**Кафедральный храм** — Казанский собор.

**Сан правящего архиерея** — митрополит.

**Титул правящего архиерея** – Санкт-Петербургский и Ладожский.

**Сайт** – www.mitropolia-spb.ru.

### Учебные заведения

Санкт-Петербургская духовная академия; Санкт-Петербургская духовная семинария.

### СМИ

У митрополии есть собственная радиостанция – «Град Петров».

### Объявление

Детская воскресная школа Казанского собора с 23 сентября 2012 года начинает набор детей в группы: с 5 до 7 лет; с 8 до 11 лет; с 12 до 17 лет. Преподаваемые предметы: Закон Божий, церковное пение. Проводятся занятия в детском хоре и изостудии собора. Регулярно организуются литургии для детей, праздники, концерты, паломнические поездки. Дни занятий: воскресенье, среда (хор), суббота (изостудия). Для записи обращаться в дни занятий или по телефону 314-58-56.

Занятия в воскресной школе для взрослых проводятся по субботам в 16.00 в нижнем зале собора.

## Заявление Высшего Церковного Совета Русской Православной Церкви

в связи с судебным приговором по делу лиц, осквернивших священное пространство храма Христа Спасителя

В связи с решением Хамовнического суда по делу о бесчинстве в храме Христа Спасителя с официальным заявлением выступил Высший Церковный Совет Русской Православной Церкви.

Высший Церковный Совет считает важным еще раз прояснить позицию Церкви относительно кощунственного акта в храме Христа Спасителя, в том числе в связи с вынесенным судебным решением.

Признавая необходимость соответствующей реакции со стороны государства, мы обращаем внимание на то, что юридическая оценка находится вне сферы компетенции церковного Священноначалия. Определять меру пресечения и меру наказания — исключительная прерогатива светского суда. Церковь не имеет властных рычагов воздействия на осуществление правосудия и не стремится их иметь. Мы также не рассматриваем происшедшее с политической или эстетической точки зрения. Пастырский долг Церкви — давать духовную, нравственную оценку имевшим место событиям.

То, что произошло, есть богохульство и кощунство, сознательное и намеренное оскорбление святыни, проявление грубой враждебности к миллионам людей и их чувствам. Поэтому никак нельзя согласиться с попытками представить происшедшее в храме как молитву, совершенную в нетрадиционной форме. К сожалению, эти попытки дезориентировали многих людей, в том числе отдельных членов Церкви, пребывающих в неведении относительно того, какие кощунственные и мерзкие слова были произнесены на амвоне храма Христа Спасителя. Бесчинство в храме стало продолжением глубоко безнравственных публичных акций, ранее совершенных теми же лицами и их соратниками и оставшихся безнаказанными.

Богохульство — тяжкий грех. Православный христианин не может ни участвовать в богохульстве, ни одобрять его, ни прямо или косвенно его поддерживать.

Существует различие между грехами против человека и грехами против Бога. Если христианин как личность является пострадавшей стороной, он призван простить согрешившего против него. Но прощение греха против Бога невозможно без искреннего раскаяния согрешившего перед Ним. В Евангелии мы читаем, как Христос, прощая тех, кто посягал на Него как на человека, в то же время предостерегал об опасности греха против Святого Духа: «но кто будет хулить Духа Святого, тому не будет прощения вовек, но подлежит он вечному осуждению» (Мк. 3:29). Богохульство – главная примета врага Божия, описанного в Откровении: «И отверз он уста свои для хулы на Бога, чтобы хулить имя Его, и жилище Его, и живущих на небе» (Откр. 13:6).

Возвещать прощение от лица Божия тому, кто не кается перед Богом в богохульном деянии, означало бы усвоение Церковью той власти, которая Ей не дана. «Если согрешит человек против человека, то помолятся о нем Богу; если же человек согрешит против Господа, то кто будет ходатаем о нем?» (1 Цар. 2:25). Не раскаявшиеся грешники предаются суду Божиему: «Мне отмщение, Я воздам, говорит Господь» (Втор. 32:35; Рим. 12:19).

Бесчинства в храмах, осквернение народных святынь, проявления ненависти к Церкви хорошо известны в истории. Подобные действия всегда являлись характерной приметой сил, не принесших народам ни мира, ни добра, ни свободы. В XX веке антирелигиозная ненависть - как и ненависть этническая – унесли жизни миллионов людей. Наш народ прошел через испытание воинствующим безбожием и фашистской агрессией. Это дало нам трагический урок, который сформировал особую чувствительность к оскорблению религиозных и национальных чувств. А потому в нашем обществе возбуждение вражды и ненависти на религиозной и национальной почве всегда несет угрозу разрушительных потрясений.

Сохранение устоев общества немыслимо без уважения к памяти павших за Отечество. Кощунственные действия, совершенные в храме, воздвигнутом в память русских воинов 1812 года, являются особенно вызывающими в период празднования двухсотлетия их подвига. Недопущение оскорбления чувств верующих, актов кощунства над религиозными святынями и глумления над культурными памятниками — задача государства, уважающего своих граждан. Созданный судебный прецедент должен предотвратить повторение подобных действий в будущем.

Не подвергая сомнению правомерность судебного решения, обращаемся к государственной власти с просьбой проявить в рамках закона милосердие к осужденным, в надежде на то, что они откажутся от повторения кощунственных действий.

Церковь благодарит всех, кто поддержал Ее, осудил богохульство, выразил мирный протест против него. Мы также считаем естественным выражение жалости к задержанным, которое исходило как от чад Церкви, так и от людей внешних. Необходимо отделять грех от грешника, осуждая первый и надеясь на покаяние последнего. Бог всегда ищет спасения грешников и призывает их к покаянию. Так и Церковь стремится к примирению и исцелению тех ран, которые были нанесены проявлениями кощунства и вражды.

Обращаясь к людям, религиозные и национальные чувства которых были глубоко оскорблены как самим актом кощунства, так и последовавшей за ним пропагандистской кампанией, Церковь призывает воздержаться от любых попыток мести, от любых незаконных, тем более насильственных деяний, в то же время благословляя мирные гражданские действия, направленные на ограждение православного народа и его святынь от вражды и кощунства.

Всех верных чад Русской Православной Церкви просим хранить мирный дух и молитвенное предстояние перед Богом.

Патриархия.ru 17 августа 2012 г.