

# ПРАЗДНИК СВЯТОЙ ТРОИ

В канун дня Святой Троицы, 18 июня 2016 года, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий совершил Всенощное бдение в Казанском кафедральном соборе.

Его Высокопреосвященству сослужили настоятель протоиерей Павел Красноцветов и духовенство кафедрального собора.

За богослужением молился вицегубернатор Игорь Дивинский.

По окончании богослужения владыка Варсонофий обратился к молящимся с архипастырским словом.

«Прошло пятьдесят дней после Пасхи, и Господь, как и обещал, послал Духа Святого апостолам, чтобы ими уловить всю Вселенную. Этот день считается днем основания Святой Церкви, - сказал правящий архиерей. – Мы пришли сюда, чтобы увидеть свет Истины, приять Духа Небесного, поклониться Живоначальной Троице и прославить Бога за все те милости, которые Он совершил для человечества. Мы теперь знаем, что без Духа Святого никто не может спасаться. Только те христиане, которые живут духовной жизнью, могут стяжать Царствие Небесное. Они становятся святыми у Бога, как в свое время апостолы, которые смело вышли на проповедь после Пятидесятницы».

В ответном слове настоятель Казанского собора поблагодарил владыку за молитву и поздравил с праздником Пресвятой Троицы. «Желаем в трудах вам радости и счастья – и крепости и сил в служении Богу», – сказал отец Павел.

В день Святой Троицы, 19 июня, митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Варсонофий совершил Божественную литургию в

Свято-Троицком соборе Александро-Невской лавры.

Его Высокопреосвященству сослужили наместник монастыря епископ Кронштадтский Назарий с клиром и другие священнослужители.

Среди молящихся были вицегубернатор Игорь Дивинский и другие представители законодательной и исполнительной власти города.

Делегация Сербской Православной Церкви по благословению Патриарха Сербского Иринея вручила в дар лаврской братии икону Божией Матери «Троеручица».

Митрополит поблагодарил членов делегации Сербской Православной Церкви за великий дар, отметив, что русские паломники, бывая на Афоне, всегда молятся и просят благословения Божией Матери у афонской иконы «Троеручица». «Мы очень рады, что многие наши прихожане теперь смогут прикладываться к этой иконе здесь, в лавре, и просить благословения Царицы Небесной на свои труды и заботы о вечном спасении. Это укрепит духовные связи между Сербской и Русской Православными Церквами», – сказал владыка.

Епископ Назарий отметил, что это не единственный дар от духовенства Сербской Православной Церкви три года назад братии лавры был преподнесен список чудотворной иконы Божией Матери «Млекопитательница», написанный в Сербии и пронесенный по всем сербским монастырям, побывавший на Афоне и на Святой земле, благословленный предстоятелем Сербской Православной Церкви Патриархом Иринеем и предстоятелем Иерусалимской Православной Церкви Патриархом Феофилом III. Владыка Назарий призвал верующих молиться у этих икон и просить помощи не только в земных нуждах, но и в деле спасения души.

По отпусте была совершена великая вечерня с чтением коленопреклонных молитв.

Митрополит Варсонофий поздравил клир и прихожан собора с престольным праздником и обратился к молящимся с проповедью.

«Как некогда Господь наш Иисус Христос, Сын Божий, видимым образом воплотился на земле от Приснодевы Марии и Духа Святого, так и сегодня Дух Святой в виде огненных языков и необыкновенного шума сошел на святых учеников Христовых – апостолов, – начал владыка. – В это время в Иудее отмечался праздник Пятидесятницы, и множество людей собиралось в Иерусалиме. Когда жители и паломники услышали необыкновенный шум, они пришли к Сионской горнице, где были апостолы, и те вышли к ним навстречу и стали к каждому обращаться на его родном языке. Это было настоящее чудо!»

«Мы видим, как начиналась Святая Церковь. И сегодня мы отмечаем начало Нового Завета, начало нашей Церкви и того пути, который она прошла за две тысячи лет, – продолжил владыка. – О чем мы должны размышлять в этот день? О том, как нам стяжать благодать Святого Духа. Сегодня Господь обильно изливает Свою благодать на род человеческий. И у тех, кто может вместить эту благодать, в серд-

другие дары, которые Господь обильно посылает в наш мир».

Правящий архиерей напомнил верующим, что они должны показывать пример всем остальным людям, которые не знают Господа и ходят еще во тьме.

«В сегодняшнем евангельском чтении Господь твердо и четко сказал: «Я – свет миру; кто последует за Мною, тот не будет ходить во тьме, но будет иметь свет жизни» (Ин. 8:12). Не нужно искать другого света - только Господь покажет правильный путь в Царство Небесное и жизнь вечную. Но многие не хотят этот свет видеть и идут на другие маяки, заблуждаются и в конечном итоге погибают. Господь призвал нас, великих грешников, очистил от грехов и помогает бороться с грехами. Будем молиться в дальнейшем Господу, чтобы он обновил нас, молящихся Ему», заключил архипастырь.

Владыка Назарий поблагодарил митрополита Варсонофия за то, что он возглавил Божественную литургию в престольный праздник монастыря.

«Особые дни переживает Святая Церковь. Сегодня непростые времена, но мы надеемся и верим, что Господь, Который создал Церковь как Тело Свое, не даст врагу одолеть ее до скончания века. Кому Церковь не мать, тому Бог не отец. Спасение есть только в Церкви, потому что именно там живет Дух Святой. Когда мы ходим в храм и причащаемся Святых Христовых Таин, Дух Божий действует на нас. Но бывает и так, что Он свободно изливается на нас, а мы Его не принимаем. Поэтому я желаю, чтобы все мы открыли сердца навстречу Духу Святому, Который цах мир и радость, любовь, милосер- наставит и поведет нас дальше по пути дие, кротость, воздержание и многие к спасению», - сказал наместник.



**Праздник Вознесения Господня. Божественная литургия.** Казанский собор. 9 июня 2016 г.



**Троицкая родительская суббота.** Казанский собор. 18 июня 2016 г.



**Отдание Пасхи. Божественная литургия.** Казанский собор. 8 июня 2016 г.



День Святой Троицы. Пятидесятница. Всенощное бдение. Казанский собор. 18 июня 2016 г.









**День Святой Троицы. Пятидесятница. Божественная литургия и вечерня.** Казанский собор. 19 июня 2016 г.

## ПОСЛАНИЕ СВЯТЕЙШЕГО ПАТРИАРХА КИРИЛЛА

# Предстоятелям и представителям Поместных Православных Церквей, собравшимся на о. Крит

Ваше Святейшество, Святейший Патриарх Варфоломей! Ваши Святейшества и Блаженства! Преосвященные собратья архипастыри, досточтимые представители Поместных Православных Церквей!

Сердечно приветствую вас от имени Русской Православной Церкви, от лица православных верующих России, Украины, Белоруссии, Молдовы и других стран, составляющих обширную паству Московского Патриархата.

Все мы, братья, являем единое Тело Христово (1 Кор. 12:27). Бесценный дар единства мы получили от Самого Господа и Спасителя нашего Иисуса Христа. Сохранение этого дара – одна из главных наших задач, это прямая заповедь Спасителя (Ин. 17:21).

Пусть не смущает нас тот факт, что мнения Церквей-Сестер о созыве СвяЕго Святейшеству Святейшему Варфоломею, Архиепископу Константинополя – Нового Рима и Вселенскому Патриарху, Святейшим и Блаженнейшим Предстоятелям Святых Божиих Церквей, архипастырям, пастырям, монашествующим и мирянам, собравшимся на острове Крит

того и Великого Собора разделились. По словам святого апостола Павла, «надлежит быть и разномыслиям между вами, дабы открылись между вами искусные» (1 Кор. 11:19). В дни подготовки к Собору такие разномыслия в полной мере проявили себя, но мы не должны позволить им ослабить богозаповеданное единство, перерасти в межцерковный конфликт, внести разделение и смуту в наши ряды. Мы остаемся одной православной семьей и все вместе несем ответственность за судьбу Святого Православия.

Глубоко убежден в том, Церкви – и те, что решили приехать на Крит, и те, что воздержались от этого, - принимали свои решения по совести, а потому к позиции каждой из них нам надлежит отнестись с уваже-

Русская Православная Церковь всегда исходила из убеждения, что голосом любой Поместной Церкви малой или великой, древней или новой – нельзя пренебрегать. Отсутсогласия Антиохийской Церкви на созыв Собора означает, что общеправославного консенсуса мы не достигли. Мы не можем игнорировать и голоса Грузинской, Сербской и Болгарской Церквей, выступивших в пользу переноса Собора на более поздний срок.

Верю, что при наличии доброй воли встреча на Крите может стать важным шагом по преодолению возникших разногласий. Она может внести свой вклад в подготовку к тому Святому и Великому Собору, который объединит все без исключения Поместные Автокефальные Церкви и станет видимым отражением единства Святой Православной Церкви Христовой, о чем молились и чего ожидали наши блаженнопочившие предшественники.

Заверяем вас, что молитвы наши будут с вами во дни предстоящих вам трудов.

Со многою во Христе любовью,

+КИРИЛЛ, ПАТРИАРХ МОСКОВСКИЙ И ВСЕЯ РУСИ 17 июня 2016 г.

## Почему Собор на Крите НЕ СТАЛ ВСЕПРАВОСЛАВНЫМ



«Круглый стол» на тему «Почему Собор на Крите не стал Всеправославным?» прошел 17 июня 2016 года международном мультимедийном пресс-центре МИА «Россия сегодня».

В обсуждении поднятой темы приняли участие: председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ В. Р. Легойда; заместитель председателя Отдела внешних церковных связей Московского патриархата протоиерей Николай Балашов; руководитель пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси священник Александр Волков; руководитель Центра по изучению проблем религии и общества Института Европы Российской академии наук Р. Н. Лункин; историк-востоковед, вице-президент аналитического центра «Катехон» М. И. Якушев; заместитель декана философского факультета МГУ, член Синодальной библейскобогословской комиссии А. П. Козырев; церковный историк, профессор ПСТГУ В. И. Петрушко. Вела «круглый стол» начальник отдела «Религия и мировоззрение» МИА «Россия сегодня» О. В. Липич.

Открывая встречу, В. Р. Легойда отметил, в частности, что для понимания ситуации, сложившейся с созывом Собора на Крите, важно погружение в церковную историю и понимание некоторых неочевидных для неспециалиста особенностей того, как живет Церковь, что может в ней изменяться с течением времени, а что - нет. Напомнив заявленную тему «круглого стола», он подчеркнул: «Либо Собор является Всеправославным, когда в нем участвуют все Православные Церкви, либо, если хотя бы одна не участвует, он уже таковым не является. Важно понимать: то, что вынесено в название нашей встречи, - свершившийся факт».

По мнению выступающего, причины случившегося лежат в плоскости тех разногласий и сложностей, которые существуют в межцерковном взаимодействии и не были преодолены к моменту начала Собора. «Но важно понимать: мы не считаем эти сложности непреодолимыми, - заметил В. Р. Легойда. – Более того, Русская Православная Церковь, во-первых, предприняла все возможные меры, чтобы даже в обозначенные сроки можно было это сделать, во-вторых, она предлагала и предлагает механизмы преодоления существующих сложностей. Пока их не удалось разрешить, и мы не склонны видеть в этом какую-то трагедию. Мы понимаем и констатируем, что ситуация сложная, но не драматическая».

Председатель Синодального отдела по взаимоотношениям Церкви с обществом и СМИ также не согласился с высказываемыми порой в медиапространстве мнениями, будто сложившаяся ситуация свидетельствует о невозможности осуществить принцип соборности в жизни современной Церкви. «Нет, во-первых, взаимоотношения между Поместными Церквами постоянно поддерживаются, проходят двусторонние и многосторонние встречи, – продолжил свою мысль В. Р. Легойда. - Но встречи такого уровня действительно не проходили много

совершенно другая ситуация, другой контекст и другие принципы отношений, даже другие способы коммуникаций. Сейчас происходит поиск, как в современных условиях должна осуществляться и проявляться соборность. Этот поиск сложный, он требует усилий, времени. Кто-то говорит: вот, уже 55 лет готовились. Может быть, надо 155 лет готовиться, чтобы действительно были согласованы те вещи, которые необходимо согласовать».

В связи с прозвучавшими со стороны некоторых представителей Константинопольского патриархата репликами о том, что решения Собора на Крите, несмотря на отсутствие общеправославного консенсуса, будут обязательны для всех Православных Церквей, профессор ПСТГУ В. И. Петрушко обратился к церковной истории и напомнил: «Принцип соборности подразумевает такое понятие, как рецепция соборных решений церковным народом, полнотой Церкви. Мы знаем, что в истории были соборы, которые претендовали на статус вселенских. Можно вспомнить и так называемый «разбойничий» собор в V веке, и иконоборческий Безглавый собор в VIII столетии. Но церковное сознание отвергло их авторитет. И если будут попытки интерпретировать деяния критского Собора как всеправославные, как обязательные для всего православного мира, не надо забывать, что есть еще голос всей церковной полноты, он может сказать свое веское слово и отторгнуть, не принять эти решения».

Со своей стороны, заместитель декана философского факультета МГУ, член Синодальной библейскобогословской комиссии А. П. Козырев отметил важность самого пред-

столетий, а когда проходили, была соборного процесса: «Сам факт того, что такой Собор мог состояться - и хочется надеяться, что когда-нибудь состоится в исторической перспективе, возможно, при нашей жизни, весьма знаменателен. Это означает, что мы вступаем в некую другую эпоху. Ее называют эпохой постсекулярности. Это означает, что роль Церкви, религии в жизни общества не падает, а напротив, возрастает».

> По мнению руководителя Центра по изучению проблем религии и общества Института Европы РАН Р. Н. Лункина, «есть только одно формальное основание того, почему Собор на Крите не стал всеправославным, - нарушение принципа согласия всех Православных Церквей».

> «Контекст развития межправославных связей говорил, наверное, что такое должно было произойти, и Всеправославный Собор фактически становится межправославным совещанием, потому что позиции Церквей, которые не будут участвовать во встрече на Крите, не были услышаны, их проигнорировали», - отметил, в свою очередь, М. И. Якушев.

> В своем выступлении на заседании «круглого стола» руководитель прессслужбы Патриарха Московского и всея Руси священник Александр Волков коснулся темы организационной подготовки к Собору, которая велась с января 2016 года, после Синаксиса Предстоятелей Православных Церквей в Шамбези. «Русская Церковь проделала огромную работу на пути к Собору. Невозможно говорить, что она сознательно саботировала или нивелировала какие-то действия других Церквей. Русская Православная Церковь - одна из немногих, кто проделал огромную работу и в

(Начало. Окончание на 6-й стр.)

# Слово Святейшего Патриарха Кирилла В ПРАЗДНИК ВОЗНЕСЕНИЯ ГОСПОДНЯ

Ваши Высокопреосвященства и Преосвященства! Досточтимый отец Владимир! Дорогие отцы, братья и сестры!

Всех вас сердечно поздравляю с великим двунадесятым праздником Вознесения Господня. Смысл праздника настолько велик, что рассказать о нем в нескольких словах невозможно. Святые отцы по-разному трактовали это событие, но большинство из них в связи с праздником Вознесения говорили о человеческой плоти. Это не случайно, потому что Господь вознесся на небо с человеческой плотью, и недаром мы сегодня слышали два повествования о событии Вознесения - одно из написанной апостолом Лукой книги Деяний апостольских (Деян. 1:1-12) и второе из Евангелия, также написанного Лукой (Лк. 24:36-63). В евангельском отрывке помимо рассказа о Воскресении содержится повествование о явлении Христа Воскресшего ученикам - о том, как они смутились, увидев Господа и Спасителя, думая, что это дух. Чтобы доказать им, что Он не дух, Господь произносит простые человеческие слова: «А у вас есть что-нибудь поесть?» Ему дали кусок рыбы и пчелиный мед, и Он ел пред ними. А значит, тело, в котором воскрес Спаситель, тело, в котором Он проходил сквозь стены, тело, которое не подчинялось физическим законам бытия, было способно вкушать пищу. Другими словами, это наше, человеческое тело, которое преобразилось после страданий Христа Спасителя и Его Воскресения, освободившись от всякого тления и всяких последствий греха, бывших на роде человеческом на протяжении всей истории. С этим телом, с этой плотью Он возносится на небо.

Как замечательно говорит святитель Иоанн Златоуст, удивительное чудо – наша плоть пребывает на небе и удостаивается поклонения ангелов и архангелов, херувимов и серафимов. Действительно, это наша человеческая плоть, - это разум, воля, чувства, это все, что присуще человеку в его земной жизни. Все в этой плоти ныне восхищено через Вознесение Господне в славу Святой Троицы, и эта плоть пребывает в том мире, который в Слове Божием называется Небесным Царством. Конечно, это непостижимо для восприятия человека, не имеющего веры, потому что тот, кто не имеет веры, требует доказательств. Ему надо потрогать, обонять, осязать, увидеть, а пребывание Спасителя там, в Небесном Царстве, с человеческой плотью, - вне опыта людей. Это невозможно ни увидеть, ни потрогать, ни обонять, ни почувствовать, но мы имеем ясное свидетельство Самого Бога о том, что так оно и есть.



Господня, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме Вознесения Господня («Большое Вознесение») в Сторожах, у Никитских ворот в Москве. По окончании богослужения Предстоятель Русской Церкви обратился к верующим со словом

Помимо таинственного мистического смысла, в событии Вознесения есть реальный факт, запечатленный святыми апостолами, - они видели, как Спаситель восходит на небо, и два мужа в белых ризах спросили их: «Что вы стоите и смотрите на небо? Сей Иисус, Который ныне восходит на небо, так же явится вам». Этой верой в скорое возвращение Спасителя была наполнена вся жизнь апостолов. Первоначально они думали, что Он явится совсем скоро, может быть, через несколько лет, и потому таким напряженным было ожидание второго пришествия в первом поколении христиан. Но ушло и это поколение, и много других, а Христос не явился, потому что Он явится миру в том самом человеческом теле, в котором вознесся на небеса, в тот момент, когда это будет угодно Ему.

Этот момент скрыт от нас, и никто не знает, когда это произойдет, хотя Господь, еще будучи на земле, говорил о знаках и событиях, которые предшествуют

Его второму пришествию. Люди мудрые, способные воспринимать историю и происходящее вокруг в этой эсхатологической перспективе, могут увидеть определенные знаки того, что Господь может явиться в любой момент. А если есть нечто удерживающее, что сохраняет мир от пришествия тотального зла, от порабощения всех людей тотальному злу, то ведь это удерживающее от человек, а не от Бога. Апостол Павел прямо сказал: «Есть нечто удерживающее» (см. 2 Фес. 2:7). Он не сказал, что Бог удерживает, а значит, Бог через земную жизнь людей, через их работу, через их усилия, через их молитву, через их духовный подвиг, через сохранение добра в этом мире удерживает от пришествия зла.

Святитель Иоанн, произнесший восторженное речение о человеческой плоти, которая сидит на небесах, в другом месте разъясняет, о какой плоти идет речь. Конечно, не о нашей обычной человеческой плоти, омраченной грехом, а именно о человеческой плоти воскресшего Спасителя. Потому что Спаситель не только подвигом жизни Своей, страданием, смертью и Воскресением, но и особым подвигом всей Своей жизни здесь, на земле, не только искупил человеческий грех пред лицом Бога Отца, но и восстановил в Самом Себе падшую природу человека. Так и говорит святитель Иоанн Златоуст: «Христос вернул прежнее достоинство человеческой природе, освободив ее от власти диавола». Эта освобожденная от власти диавола природа, не омраченная никаким грехом, потому что Христос не совершил ни одного греха, и была восхищена в славу и тайну Святой Троицы.

А что это означает для нас? Для нас праздник Вознесения – это великий праздник надежды. Во-первых, на то, что как Христос вознесся на небо с плотью, так и мы призваны в какой-то момент явиться во плоти в том мире, что будет означать жизнь в новых условиях, о которых сказано в Слове Божием: «И будут новое небо и новая земля» (см. Откр. 21:1). Та же самая человеческая плоть, очищенная от греха силой Божией, Его благодатью, будет пребывать в том, новом мире, которому не будет конца. И для того чтобы мы могли воспользоваться Божественной милостью, которая явлена нам в Иисусе Христе, Который искупил наши грехи и преобразовал нашу плоть по закону первозданному, тому самому, который был положен в основу бытия всего космоса и рода человеческого, - мы должны быть приобщены к обновленной человеческой природе. Но для этого нужно, чтобы и мы прошли часть своего пути. Господь ее прошел, Он пострадал, умер, воскрес, а мы, обладая этой Божественной очищенной человеческой природой, не должны омрачать ее грехом, не должны ее разрушать. Мы должны образ Божий, запечатленный в этой природе, развить в богоподобие. В этом смысл нашей жизни, и потому, может быть, главный вывод из сегодняшнего дня – мы должны сторониться греха, уходить от него, преодолевать его усилиями своей воли, своей мысли, молитвой, приобщением Святых Христовых Таинств. Мы должны преодолевать свои слабости, чтобы грех не разрушил первозданное достоинство нашей человеческой природы, которое освобождено во Христе от власти диавола, но не освобождено от нашего свободного произволения.

Празднуя великий праздник Вознесения, мы устремляемся мыслями в таинственное будущее, когда «будет Бог всяческая во всех» (1 Кор. 15:28), когда придут новое небо и новая земля и когда люди, которые в этой земной жизни были способны побеждать грех, творить дела милосердия и правды вместе со Спасителем, будут пребывать в этом таинственном для нас мире, который мы именуем Царствием Небесным. Аминь.



patriarchia.ru

(Окончание. Начало на 4-й стр.) смысловой части, и уже когда началась техническая, организационно-протокольная подготовка. Проделывая эту работу, мы действительно рассчитывали на то, что все Поместные Церкви соберутся с сегодняшнего дня на Крите и это будет общее дело, которым мы засвидетельствуем свое единство.

«Но вместе с тем мы видели (это было заметно на второй встрече Всеправославного оргкомитета, которая прошла месяц назад на Крите), что общий энтузиазм представителей Поместных Православных Церквей уменьшался с каждым часом их присутствия на этом общем координационном заседании, - сказал далее отец Александр. - Так случилось, потому что все предложения, начиная от организационных вопросов и заканчивая финансовыми, были сформулированы Константинопольским патриархатом и предложены Поместным Церквам как некая данность. Церкви были вынуждены принять некие заготовленные решения, лишь подправив их в косметическом плане». По его мнению, во многом общая атмосфера в ходе подготовки и привела к решениям о неучастии в Соборе, которые были приняты некоторыми Поместными Церквами, а также к критике со стороны Сербской Церкви.

Таким образом, проблема, связанная с ответом на вопрос, почему Собор на Крите не стал всеправославным событием, заключается в первую очередь не в сложностях отношений между Церквами, а в нежелании эти сложности решать и их обсуждать, — уверен священник Александр Волков.

«В целом мы, несмотря ни на что, с надеждой смотрим на будущее — невозможно отменить то, что все Поместные Церкви считают важным для себя и для всего мирового Православия делом. В некоторой обозримой временной перспективе, я думаю, мы все же станем свидетелями Всеправославного Собора», — сказал руководитель пресс-службы Патриарха Московского и всея Руси.

Далее на заседании «круглого стола» в МИА «Россия сегодня» прозвучало выступление заместителя председателя ОВЦС протоиерея Николая Балашова. «То, что Собор на Крите Всеправославным не получился, — на сегодня очевидный и печальный факт, — констатировал священнослужитель. — Это, как говорится в письме Святейшего Патриарха Кирилла Константинопольскому Патриарху Варфоломею, которое было направлено вечером после заседания Священного Синода в понедельник, общая проблема в нашей православной семье».

Говоря о начавшейся еще в 1961 году подготовке ко Святому и Великому Собору Православной Церкви, он отметил, что предсоборный процесс не представлял собой 55 лет непрерывных и постоянных трудов — подготовка на самом деле шла рывками, с большими остановками, и ее ход вызывает много вопросов. «Я участвовал во всех мероприятиях по подготовке Собора с 2009 года, когда эта работа возобновилась, до нынешнего времени, — рассказал протоиерей Николай, — и основательно изучил предшествующую исто-

рию этого процесса по архиву Отдела внешних церковных связей, который бережно хранит протоколы всех заседаний, записи выступлений, промежуточные проекты документов. В них хорошо отражены все стадии этой совместной работы».

Комментируя прозвучавшее встрече высказывание Р. Н. Лункина о том, что Русскую Православную Церковь не устраивает повестка дня Собора, заместитель председателя ОВЦС отметил: «Я в какой-то степени могу согласиться с этим мнением. Да, не устраивает, потому что она, с точки зрения Русской Православной Церкви, бедновата. Ведь когда мы начинали готовиться к этому Собору, когда в сентябре 1961 года на греческом острове Родос было принято наконец общее решение о его проведении, для будущего Собора сформировали каталог тем, которых насчитывалось около ста двадцати. Тогда предполагалось, что Собор будет довольно длительный, что, собравшись, иерархи дадут ответы на все вопросы, возникающие у современного человека, по которым Церковь, конечно, высказывалась частным образом, но общего солидарного ответа до сих пор не дала». Русская Православная Церковь подготовила проекты документов по всем темам, - подчеркнул отец Николай. Какие-то из этих текстов и сегодня очень интересны и совершенно актуальны, что-то устарело в той части, которая соприкасается с общественными, политическими реальностями жизни тогдашнего человечества.

«Прошло 15 лет после Родосского совещания, и в 1976 году принимается решение: все пошло как-то не так, поэтому полностью поменяем процедуру подготовки Собора, давайте проведем его в краткие сроки и по ограниченному количеству тем», - продолжил заместитель председателя Отдела внешних церковных связей Московского патриархата. Он пояснил: ранее предполагалось, что каждая Церковь подготовит свой вклад в проекты документов, и потом все будут сравнивать, какой вариант лучше. «Правда жизни такова, что только Русская Церковь выполнила "домашнее задание", констатировал священнослужитель. -И на этом процесс застопорился, потому что работать с тем проектом, который мы добросовестно отправили всем нашим братьям, почему-то не захотели. Когда в 1976 году делегация Константинопольской Церкви во главе замечательным иерархом митрополитом Халкидонским Мелитоном приехала в Москву и, встретившись со Святейшим Патриархом Пименом, предложила поменять порядок подготовки, Русская Церковь, конечно, была огорчена, разочарована. К чему было столько трудов синодальной комиссии, к чему столько бессонных ночей, заседаний Синода, на которых все эти тексты рассматривались, правились, одобрялись? Но мы согласились: хорошо, если не получается так, давайте проведем Собор с более бедной повесткой. Дали свой список тем. Нам говорят: «Нет, это тоже слишком много». В результате пришли к тому, что тем будет десять». Впоследствии в результате еще одной редукции из повестки дня было вновь удалено несколько тем, в том числе и тех, которые Московский патриархат считал очень важными, – работа продолжилась над шестью документами.

«Хотя правила подготовки менялись в процессе движения, мы каждый раз неохотно, но все-таки соглашались, дабы Собор состоялся, — подчеркнул протоиерей Николай. — Русскую Церковь никто не может обвинить в недостатке доброй воли и стремления к тому, чтобы Всеправославный Собор был проведен».

Почему же на самой заключительной стадии произошел такой срыв? Отвечая на этот вопрос, заместитель председателя ОВЦС напомнил: неверными являются утверждения, будто решение о проведении Всеправославного Собора на острове Крит в указанные даты было принято всеправославно и единогласно, что поэтому никакая Церковь в отдельности не может отозвать свой голос. «Решение Собрания Предстоятелей Православных Церквей в Шамбези в январе 2016 года не было принято и подписано всеми Церквами, - засвидетельствовал он. – Изначально в тексте представитель Антиохийского Патриархата митрополит Исаак написал: «Церковь Антиохии не согласна с содержанием документа. Мы отказываемся его подписать». Русская Церковь подписала решение, но исходила при этом из предпосылки, что для того, чтобы Собор стал действительностью, нужна постоянная и очень интенсивная подготовительная работа общеправославного характера». И на встрече Предстоятелей в Стамбуле в 2014 году, и на собрании в Шамбези, которое прошло в январе нынешнего года, Святейший Патриарх Кирилл подчеркивал: для того, чтобы успеть до Собора разрешить оставшиеся противоречия и созвать его как Собор Всеправославный, необходима каждодневная работа.

«Однако этого не случилось, - с сожалением отметил протоиерей Николай. – Да, был учрежден Всеправославный секретариат по подготовке к Собору, членом которого от Русской Церкви я имел честь состоять. Он собирался дважды, работал в общем итоге четыре дня и занимался только вопросами технического и второстепенного характера. Все вопросы, которые Русская Церковь как устно, так и письменно в наших обращениях к Константинопольскому патриархату ставила в качестве проблем для изучения Всеправославным секретариатом, оказались отвергнуты. Было сказано, что они в компетенцию Секретариата не входят».

То, что встреча на Крите не состоялась как Всеправославный Собор, связано с недостатком коммуникации при подготовительной работе, — выразил мнение священнослужитель, признав, что осуществляемая Константинопольским патриархатом координация этой работы не оказалась успешной. «Голоса Церквей не были услышаны, — напомнил он. — Антиохийская Церковь о своей позиции говорила много раз, ее представители участвовали в подготовительных совещаниях, и каждый раз подчеркивали, что вопрос об их участии в Соборе оста-

ется открытым, что они готовятся на случай, если решение вопроса будет найдено. Они просили помощи Церквей в урегулировании сложившейся ситуации и в своем диалоге с Иерусалимской Церковью выдвигали новые и новые компромиссные предложения, которые, на мой взгляд, свидетельствуют о наличии доброй воли к разрешению проблемы. Но, увы, этого не произошло. Кроме того, характер подготовки вызывал действительно большое неудовлетворение у представителей практически всех Поместных Православных Церквей».

Как относиться к тому, что сейчас происходит? «Скорее всего, Собор на Крите состоится, если иначе не решат те, кто приехал на Крит и принял сегодня участие в собрании Предстоятелей. Им предстоит принять решение, что будет происходить дальше. С нашей точки зрения, проведение этого Собора представляет определенную опасность для церковного единства», — констатировал протоиерей Николай.

Он также подчеркнул, что принятое 13 июня 2016 года Синодом решение поддержать предложение ряда Церквей о переносе даты Собора, а в случае, если предложение будет отвергнуто, признать невозможным участие в Соборе делегации Русской Православной Церкви, было совершенно неизбежным. «Синод не мог решить иначе, потому что Архиерейский Собор, который прошел у нас в феврале, через несколько дней после того, как делегация Русской Церкви вернулась из Шамбези, со встречи Предстоятелей, принял решение: считать необходимым условием созыва Всеправославного Собора свободное участие в нем делегаций всех без исключения общепризнанных автокефальных Православных Церквей. сказал заместитель председателя ОВЦС. – Вместе с тем надежду на то, что Святой и Великий Собор состоится, мы не теряем».

Эта надежда, подчеркнул протоиерей Николай, выражена в послании, которое Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл направил Предстоятелям Церквей, собравшимся на Крите, и всем участникам происходящей там встречи.

Святейший Патриарх приветствует собравшихся от имени Русской Православной Церкви и призывает не смущаться тем фактом, что мнения Церквей-Сестер о созыве Святого и Великого Собора разделились. «По словам святого апостола Павла, «надлежит быть и разномыслиям между вами, дабы открылись между вами искусные» (1 Кор. 11:19). В дни подготовки к Собору такие разномыслия в полной мере проявили себя, но мы не должны позволить им ослабить богозаповеданное единство, перерасти в межцерковный конфликт, внести разделение и смуту в наши ряды, - говорится, в частности, в послании Предстоятеля Русской Православной Церкви. - Мы остаемся одной православной семьей и все вместе несем ответственность за судьбу Святого Православия».

Участники «круглого стола» также ответили на многочисленные вопросы присутствовавших.

patriarchia.ru

# Слово Святейшего Патриарха Кирилла В ДЕНЬ СВЯТОЙ ТРОИЦЫ



19 июня 2016 года, в праздник Святой Троицы, по окончании Божественной литургии в Успенском соборе Троице-Сергиевой лавры Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл обратился к верующим с балкона Патриарших покоев с Первосвятительским словом

Всех вас, дорогие владыки, отцы, братья и сестры, сердечно поздравляю с великим двунадесятым праздником — со Святой Пятидесятницей, с днем Святой Троицы! И особенно радостно совершить богослужение в этот день в обители преподобного Сергия, носящей имя Святой Троицы.

Не случайно наш великий преподобный угодник Божий нарек сему месту имя в честь Святой Троицы. Потому что Троица Бог есть начало начал, причина всего и конечная цель, и все, что существует в мире, весь космос, — это творение Божие. И если есть в этом творении смысл, то только тот, который не зависит от воли человека, физических законов или стечения обстоятельств. Может быть только один смысл в этом великом, космическом Божием творении — это Его воля и Его Божественный замысел.

Мы сегодня празднуем сошествие Святого Духа на апостолов. Через жизнь, страдания, смерть и Воскресение Господь Иисус Христос, Сын Божий воплотившийся, исцеляет человеческие грехи, искупает человеческую вину пред Богом и восстанавливает реальную, живую связь между Богом и человеком. И наполняет эту связь не человек, такой силы не имеющий, но Сам Бог, Который передает людям Свой Божественный Дух, Свою благодать, Свою энергию.

Святой Василий Великий, которому принадлежат особо мудрые и сильные слова о Святом Духе, говорит, что Святой Дух совершенствует все другое. Это великие слова. Святой Дух совершенствует творение Божие, значит, совершенствует и нас. Над этими словами нужно задуматься, что они означают.

Мы живем в мире, где нас окружают разные проблемы и заботы, у каждого свои. Каждый ставит перед собой какие-то цели, большие или малые, и стремится их достигнуть. И если человек достигает больших целей – совершает открытия в науке, выдвигает прорывные философские идеи, добивается власти, – то легко вообразить, что творцом всего этого является сам человек. И тогда он перестает видеть очевидные вещи. Даже взирая на безграничное звездное небо, человек не смиряется перед величием космоса, считая себя творцом. На самом же деле творит все новое Бог, в том числе через человека. И если человек сознает, что Творцом всего, в том числе его самого, является Бог и что без Бога ничего невозможно сделать, то человек от этого своих творческих сил не теряет. Он может творить и без Бога, но только его творение рано или поздно рассыпается в прах и в пепел. Великой картиной человеческого творения без Бога является Вавилонская башня, но разве только она? Сколько таких башен, и не только в прямом смысле, создавалось в течение истории, сколько крепостных стен и башен, которые казались неприступными и возгревали человеческую гордыню! Где они, эти великие крепости прошлого? Строились города, создавались империи, могущественные общественные объединения, и казалось, что не будет конца их господству. Где эти человеческие достижения? Мы лишь видим иногда памятники археологии, исторические памятники и поражаемся творческой силе человека, но сознаем при этом, что результата нет, он остался где-то в прошлом.

И не надо уходить далеко в прошлое, незачем свой взор обращать к

египетским сфинксам и пирамидам. Достаточно посмотреть на нашу собственную историю. Всякий раз, когда мы создавали нечто, считая себя творцами и отвергая Бога, мы не достигали цели. То, что мы творили, всегда разрушалось и нередко приносило страдания людям.

Сегодня человечеству как никогда кажется, что оно достигло самого большого могущества, какого только возможно достигнуть. Действительно, чудеса науки и техники превосходят всякое человеческое воображение, и многим кажется: «Вот он, человектворец! Вот он, создающий умные машины! Вот он, создающий искусственный интеллект! Что же может быть сильнее его?» Но мы знаем: все это пройдет, потому что «без Меня ничего творить не можете» (см. Ин. 15:5), как говорит Сам Господь.

Для того чтобы наши труды, наше творчество приводили к добрым последствиям, чтобы они не исчезали бесследно, мы должны свои творческие усилия сочетать с помощью Божией, призывая Господа в помощь. И если наши человеческие деяния будут оплодотворяться силой Святого Духа, то это будет подлинное творчество, великая синергия, то есть соединение двух начал — Божественного и человеческого. Именно такое творчество и может привести к счастью и благополучию род человеческий.

Мы сегодня прославляем Святого Духа Утешителя, Бога, Который является нам в Своей Божественной силе, и просим Господа, чтобы Он ниспослал благодать Святого Духа на Церковь нашу Православную, Вселенскую Православную Церковь, чтобы сохранил ее от разделений, скорбей, напастей внешних и внутренних, потому что Божественный Дух действует в мире через Святую Соборную и Апостольскую Церковь. Мы сегодня молимся о нашей Русской Церкви, объединяющей множество народов, простирающей свое духовное попечение над многими странами. Молимся, чтобы через нашу Церковь Дух Святой оплодотворял творческие усилия народов и отдельных людей и чтобы все, что совершается, по милости Божией приводило к добрым последствиям, помогая людям и духовно, и материально укреплять свою жизнь. И молимся сегодня о том, чтобы Господь прикоснулся Своей благодатью к каждому из нас, вне зависимости от нашего положения, возраста, имущественных возможностей, чтобы наше личное действие, наш личный творческий акт оплодотворялся всегда силой благодати Божией. Верим, что тогда и Отечество наше процветет, станет духовно сильным, с тем чтобы совершать свою миссию в человеческом роде. Но это будет лишь при условии, если народ наш в жизни своей соединит Божественное и человеческое, действие Духа Святого и свои усилия. Аминь.

patriarchia.ru









# АКЦИЯ «СВЕЧА ПАМЯТИ»

75 лет со дня начала Великой Отечественной войны – трагического события в истории нашей страны, коснувшегося каждой семьи, в которую пришло это страшное горе.

На протяжении нескольких лет в память о погибших в тяжелые годы войны соотечественниках проводится международная акция «Свеча памяти 22 июня на моем окне».

По благословению Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Кирилла накануне скорбной даты, 21 июня, на приходах и в монастырях Русской Православобратились к пастве с призывом почтить героев фронта и тыла и зажечь на окнах домов свечи в память о не вернувшихся с поля брани родных и близких.

Свеча – это символ молитвы, символ предстояния перед Богом и одновременно символ памяти, символ горения человеческого духа, символ духовной теплоты. Впервые акция «Свеча памяти» была проведена в 2009 году по инициативе общественной группы. В акции приняли участие более 1200 городов и населенных

22 июня 2016 года исполнится ной Церкви священнослужители пунктов России, ее поддержали «на подвиг защиты родной земли, свыше миллиона человек.

> В Москве в Елоховском Богоявленском соборе была зажжена главная свеча и пятнадцать свечей, посвящённых республикам СССР, народы которых были единой армией, противостоявшей фашизму. В соборе прошла панихида по солдатам Великой Отечественной войны. Именно в этом храме 26 июня 1941 года впервые прошёл молебен о победе Московский и Коломенский Сергий призвал соотечественников

её исторических святынь, её независимости от иностранного порабощения».

С Поклонной горы главная свеча направилась на Крымскую набережную, став первой в линии памяти длиной в 1418 свечей. По словам очевидцев события, свечи тянулись длинной вереницей от Крымского моста до памятника Петру I. Рядом с каждой из них была табличка, которая обозначала конкретный русского воинства. Митрополит день войны, ведь количество свечей равняется точному количеству дней Великой Отечественной войны.

### Возложение венков на Пискаревском кладбище



Делегация Санкт-Петербургской епархии тельного собрания Ленобласти, члены Конприняла участие в церемонии возложения венков на Пискаревском кладбище

В День памяти и скорби, 75-ю годовщину начала Великой Отечественной войны, 22 июня, на Пискаревском мемориальном кладбище состоялась церемония возложения венков и цветов к монументу Матери-Родины.

В церемонии приняла участие делегация Санкт-Петербургской епархии во главе с епископом Царскосельским Маркеллом. Клирики петербургских храмов и руководители епархиальных отделов пропели погибшим на фронтах, скончавшимся от ран, голода и холода, всем усопшим участникам войны «Вечную память».

Венки и цветы к монументу «Мать-Родина» возложили губернатор Георгий Полтавченко и члены городского правительства, председатель Заксобрания Вячеслав Макаров и депутаты городского парламента, полпред президента России в СЗФО Владимир Булавин, члены правительства и депутаты Законодаституционного суда.

В церемонии приняли участие представители штаба ВМФ России и ЗВО, правоохранительных органов, администраций районов Санкт-Петербурга, общественных организаций, ветеранских объединений.

В завершение церемонии мимо монумента торжественным маршем в сопровождении военного духового оркестра прошла рота почетного караула.

Пискаревское кладбище было основано в 1939 году на севере Ленинграда. В годы Великой Отечественной войны оно стало местом массовых захоронений. Мемориал был открыт 9 мая 1960 года. Здесь находятся 186 братских могил, в которых покоятся солдаты и горожане, погибшие от бомбежек, артобстрелов, голода, холода и болезней. На Пискаревском кладбище обрели покой около полумиллиона доблестных защитников нашей Родины.

mitropolia.spb.ru





# ПРЕСТОЛЬНЫЙ ПРАЗДНИК в Исаакиевском соборе

В день памяти небесного покровителя Северной столицы, преподобного Исаакия Далматского, 12 июня 2016 года, в Исаакиевском соборе была совершена Божественная литургия, которую возглавил его ключарь протоиерей Алексий Исаев в сослужении благочинного Адмиралтейского округа протоиерея Павла Феера, протоиереев Александра Сорокина, Петра Мухина, клириков собора и других священнослужителей епархии.

За богослужением пел церковный хор собора под руководством Льва Дунаева. После богослужения под молитвенное пение верующие с хоругвями и иконами совершили крестный ход вокруг собора. Затем благочинный Адмиралтейского округа протоиерей Павел Феер поздравил молящихся с праздником и обратился к ним с пастырским словом.

«Сегодня Святая Церковь чтит память преподобного Исаакия Далматского. В честь этого великого подвижника веры и благочестия назван Исаакиевский собор. В 90-е годы в соборе было разрешено раз в год совершать Божественную литургию, в начале 2000-х был возрожден приход преподобного Исаакия Далматского, по воскресным дням стали совершаться богослужения. А сегодня, милостью Божией, ежедневно здесь совершаются Божественные литургии», – сказал отец Павел.

«Святой Исаакий Далматский много сделал для защиты православия, - продолжил он. – Его еще при жизни называли пророком Божиим, ибо предсказания преподобного сбывались. Он стал на защиту христиан, и по его пророчеству стали открываться храмы и монастыри в Константинополе».

Отец Павел напомнил, что в этот день также отмечается память святых отцов Первого Вселенского Собора: «В 313 году был издан Миланский эдикт – христианская вера стала официальной религией империи и прекратились гонения на христиан. Казалось бы, Церковь получила свободу. Но внутри нее стали возникать ереси и расколы. В начале IV века александрийский священник Арий стал распространять ересь среди христиан о том, что Сын Божий не единосущен Отцу. В 325 году святые отцы собрались в Никее, чтобы осудить эту ересь. Также на этом соборе была принята первая часть Символа веры, который мы поем за каждой Божественной литургией, и еще одно важное решение - во всех христианских храмах отмечать Пасху в один день. Этот день был определен - первое воскресенье после весеннего равноденствия».

Протоиерей Алексий Исаев поздравил клириков и мирян с праздником, отметив, что главное, что мы можем делать, - это наполнять собор молитвой и согревать его теплом наших сердец. Ключарь собора поблагодарил благочинного Адмиралтейского

округа и настоятелей других соборов за совместную молитву в престольный праздник. Верующим были розданы иконки святого преподобного Исаакия Далматского.

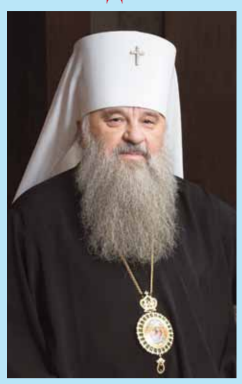
День России, 12 июня, освящен знаменательными для Санкт-Петербурга датами. Это день рождения небесного покровителя Северной столицы - святого Александра Невского. 30 мая/12 июня, в праздник святого Исаакия Далматского, родился державный основатель града Петрова император Петр Великий. Его указ о возведении в имперской столице собора в честь преподобного Исаакия был воплощен в XIX веке.

Третий в мире по вместимости Исаакиевский собор - грандиозное творение зодчего Огюста Монферрана. Свою историю он ведет от небольшой деревянной церкви, заложенной по указу императора Петра I в 1710 году. Попытки ее перестроить предпринимались не раз. В начале XIX века был объявлен конкурс на лучший проект Исаакиевского собора, в котором победил Монферран. Храм строился 40 лет и был освящен в 1858 году в присутствии императора Александра II. Святой преподобный Исаакий Далматский, пророк и исповедник IV века, имя которого носит храм, стал одним из небесных покровителей Санкт-Петербурга.

mitropolia.spb.ru



#### Поздравляем с днем РОЖДЕНИЯ



митрополита Санкт-Петербургского и Ладожского ВАРСОНОФИЯ

(день рождения – 3 июня, день тезоименитства – 24 апреля)

#### Поздравляем с днем **ТЕЗОИМЕНИТСТВА**



викария Санкт-Петербургской епархии епископа Царскосельского МАРКЕЛЛА

(день рождения – 8 июня,



### день тезоименитства – 20 июня) ВИЗИТ БАРОНЕССЫ ЭЛЕН ДЕ ЛЮДИНГАУЗЕН в Казанский собор

года, в ходе своего визита в Санкт-Петербург Казанский кафедральный собор посетила глава международного Строгановского благотворительного фонда баронесса Элен де Людингаузен, урожденная Строганова. Гостью встречал настоятель Казанского кафедрального собора протоиерей Павел Красноцветов. Отец Павел тепло приветствовал гостью и рассказал о ходе реставрационных работ в соборе, часть которых была оплачена Строгановским благотворительным фондом. Баронесса Элен де Людингаузен высоко оценила качество проделанных работ и поблагодарила протоиерея Павла Красноцветова за сохранение памяти графа Александра Сергеевича Строганова. В память о посещении собора протоиерей Павел Красноцветов преподнес баронессе

В понедельник 6-й седмицы по Пасхе, 6 июня 2016 картину, выполненную на финифти, с изображением Казанского кафедрального собора.

Баронесса Элен де Людингаузен родилась 20 августа 1942 года. Её бабушка Софья Васильчикова (дочь Ольги Строгановой – внучки Сергея Григорьевича Строганова) покинула Россию в конце 1917 года вместе с четырьмя дочерьми. В 1942 году у одной из дочерей Ксении и барона Андрея де Людингаузена, потомка обрусевших немцев (живших в России еще в XVI веке), родилась дочь Элен. Долгие годы работала у Ив Сен-Лорана, сейчас на пенсии, живет во Франции, в Париже. Занимается общественной деятельностью: в 1992 году создала международный Строгановский благотворительный фонд, штаб-квартира которого находится в США.



# НАСТОЯТЕЛЬ КАЗАНСКОГО СОБОРА протоиерей Евграф Мегорский (1838 – 1904)



1 апреля 1898 г., через неделю после кончины настоятеля Казанского собора прот. Александра Лебедева, в храм был назначен новый настоятель, 59-летний прот. Евграф Иванович Мегорский. Митрополит Палладий (Раев) не случайно остановил свой выбор на отце Евграфе: блестящий проповедник, богослов, чьи литературные труды регулярно публиковались в духовных журналах, он к тому же обладал педагогическим и организационным талантами.

Будущий настоятель родился 17 декабря 1838 г. в селе Хотилово Новгородской губернии, где его отец был священником. Завершив курс обучения в Боровичском духовном училище, он поступил в Новгородскую духовную семинарию, которую окончил в 1859 г. в числе лучших учеников, и был направлен для продолжения образования в С.-Петербургскую духовную академию. Благодаря своему прилежанию, острому уму, великолепной памяти он в 1863 г. окончил академию по первому разряду и был возведен в степень магистра. В том же году молодого богослова назначили в Новгородскую семинарию профессором и латинского языка. Два года спустя, 8 сентября 1865 г., митрополит Исидор (Никольский) рукоположил его во пресвитера и назначил на должность священника и преподавателя Закона Божия в Новгородский кадетский корпус графа Аракчеева, который затем был преобразован в военную гимназию и переведён в Нижний Новгород. Туда же последовали о. Евграф с матушкой Анной Стефановной и только что родившимся сыном Владимиром. Там через 5 лет появился на свет их второй сын, Евграф. Со временем батюшка стал членом правления Нижегородской духовной семинарии и духовным следователем. На протяжении 10 лет он служил тайство об устройстве коло-

любовь и уважение своих прихожан и учеников. «За отличноусердную и ревностную службу» он был пожалован наперсным крестом.

В 1875 г. о. Евграф вернулся в родной Новгород: правлением Новгородской духовной семинарии иерей Е. Мегорский был избран на освободившуюся вакансию ректора, в должности которого он на протяжении 16 лет с честью служил воспитавшей его семинарии. В том же году о. Евграф был возведен в сан протоиерея. Благодаря его заботам вместо ветхого здания семинарского корпуса было возведено новое на 400 человек: был основан «исидоровский» капитал для пособий вдовам и сиротам преподавателей, в который он первым внес свыше 700 руб. Приветливостью и добротой новый ректор быстро завоевал себе симпатии и доверие своих питомцев. По случаю исполнившегося 25-летия службы, в 1888 г., преподаватели семинарии преподнесли своему ректору крест с драгоценными украшениями. О. Евграф состоял председателем Епархиального училищного совета по делам церковно-приходских школ. В 1889 г. он был причислен к потомственному дворянству Новгородской губернии.

В 1890 г. прот. Е. Мегорский был переведен в С.-Петербург настоятелем церквей Митрофаниевского кладбища, которые его заботами были капитально отремонтированы. В этой должности он пробыл 5 лет, до своего назначения в 1895 г. настоятелем Симеоновской церкви (ул. Моховая, 48). Через 3 года, в 1898 г., он был назначен настоятелем Казанского собора.

Ведение огромного хозяйства собора требовало немало опыта, знаний и терпения. За почти 6 лет своего настоятельства прот. логики, психологии, патристики Е. Мегорский немало потрудился для благоустройства храма. Уже на следующий год после его назначения была отремонтирована крыша Казанского собора: старое железо полностью заменили В 1902 г. в Казанский собор и в два церковных дома (Казанская ул., № 1 и № 4) было проведено электричество фирмой «Русское общество Шуккерт и К». Расходы на сумму 21 260 руб. 50 коп. были покрыты из текущих доходов собора. Электрические лампочки разместили вдоль карнизов стен. Для удобства их замены фирма установила на карнизах металлические перила, что обошлось в 767 руб. 60 коп.

Вскоре о. Евграф начал хода-

в Нижнем Новгороде, снискав кольни, которой у Казанского который оно приобрело в 1896 г. собора не было: колокола размешались на крыше колоннады, и благовест их был настолько слаб, иноверческих церквей заглушал призыв к молитве православного храма. Строительство колокольни с храмом внутри во имя Феодоровской иконы Божией Матери, при котором были бы библиотека и зал для религиозно-нравственных бесед, решили приурочить к приближавшимся 100-летию собора (1911 г.) и 300-летию Дома Романовых (1913 г.). Стоимость такой колокольни могла составить до 500 000 руб. Прихожане собрали более 120 подписей жертвователей, готовых внести свою лепту в дело строительства. Кроме того, соборная казна, со своей стороны, могла предоставить на эту постройку 100 000 руб. и затем ежегодно отчислять по 20 000 руб. Несмотря на доводы и ходатайства о. Евграфа, разрешение на её возведение получено не было, т.к. место предполагаемого строительства к тому времени являлось собственностью Императорского воспитательного дома.

Немало потрудился о. Евграф и на пользу Общества вспомоществования бедным прихода Казанского собора, которое вело свою историю с 1870 г. Общество имело собственный дом по адресу: Екатерининский канал, (ныне канал Грибоедова),



за 24 тыс. руб. По благословению о. Евграфа в 1898 – 1899 гг. этот дом, не приспособленный для разчто колокольный звон соседних мещения там благотворительных учреждений собора, был разобран по фасаду, и на его месте был построен новый в 4 этажа за 60 тыс. руб. подрядчиком Евментьевым. Кроме того, были израсходованы 6 150 руб. на ремонт старых надворных флигелей. К 1 июля 1899 г. в новое здание были переведены все благотворительные учреждения Общества: богадельня для призрения престарелых и беспомощных женщин, в которой тогда пользовались призрением 33 старушки, бесплатная столовая, где неимущие прихожане могли получить трёхразовое питание и другую помощь, приют для приходящих детей, дом трудолюбия, в котором нуждающиеся женщины могли заработать на жизнь шитьём одежды и стиркой белья. Все эти организации уже существовали до прихода в храм о. Евграфа, его же стараниями в 1899 г. был создан приют-ясли для малолетних сирот. В 1904 г. там призревались 6 детей.

> С началом войны с Японией в 1904 г. в Казанском соборе постоянно совершались молебны о даровании победы русскому воинству и панихиды по погибшим воинам. Откликнувшись на призыв Св. Синода позаботиться о детях солдат, оставшихся сиротами, благотворительное общество Казанского собора с благословения о. Евграфа временно приостановило деятельность дома трудолюбия, а в занимаемом им помещении разместило на полном содержании около 15 осиротевших детей.

> Среди бедствий войны большой радостью явилось известие о рождении долгожданного наследника – цесаревича и великого (Начало. Окончание на 12-й стр.)



Молебен по случаю открытия и освящения Троицкого моста через Неву в день празднования 200-летия Санкт-Петербурга. 16 мая 1903 года (ст. стиль)

# ВЫСТАВКА «СЛУЖЕНИЕ»

26 июня 2016 года в культурно- и всея Руси Пимен. Для избрапросветительском центре собора (в крипте собора) открылась фотовыставка «Служение».

Это особенная фотовыставка в лицах, посвященная памяти Святейшего Патриарха Московского и всея Руси Алексия II (Ридигера).



30 лет назад, 29 июля 1986 года, владыка Алексий был назначен митрополитом Ленинградским и Новгородским с поручением управлять Таллинской епархией. Так началась еще одна эпоха в его жизни.

Правление нового архиерея стало переломным для церковной жизни Северной столицы. Вначале он столкнулся с полным игнорированием Церкви городскими властями, но вскоре представители власти сами стали приезжать на прием к правящему архиерею. В конце 1980-х гг., в обстановке реально начавшихся перемен, авторитет митр. Алексия вырос не только в церковных, но и в общественных кругах. В 1989 г. он был избран народным депутатом СССР от Фонда милосердия и здоровья, членом правления которого он вскоре стал. Он являлся также членом Комитета по международным премиям мира. С 8 февраля 1990 года — член президиума Ленинградского фонда культуры.

За время управления Ленинградской епархией владыке Алексию удалось сделать очень многое: были восстановлены и освящены часовня блаженной Ксении Петербургской на Смоленском кладбище, Иоанновский монастырь на Карповке, уже будучи патриархом, он содействовал присвоению Казанскому собору статуса кафедрального.

В бытность Святейшего Патриарха Алексия митрополитом Ленинградским совершилась канонизация блаженной Ксении Петербургской, святого Иоанна Кронштадтского, стали возвращаться Церкви святыни, храмы и монастыри, в частности, были возвращены святые мощи благоверного князя Александра Невского, преподобных Зосимы, Савватия и Германа Соловецких.

3 мая 1990 года почил о Господе Святейший Патриарх Московский ния нового Предстоятеля Русской Православной Церкви был созван внеочередной Поместный Собор. 7 июня 1990 года колокол Троице-Сергиевой лавры возвестил об избрании пятнадцатого Всероссийского Патриарха. Интронизация Святейшего Патриарха Алексия состоялась 10 июня 1990 года в Богоявленском соборе Москвы.

С тех пор Патриарх посещал Санкт-Петербург несколько раз в год и каждый раз во время своих визитов всегда стремился побывать в кафедральном соборе и поклониться чудотворной Казанской иконе Божией Матери.

Решением Синода 27 декабря 1995 года митрополит Владимир (Котляров) был назначен митрополитом Санкт-Петербургским и Ладожским и, соответственно, стал постоянным членом Священного Синода по кафедре, ближайшим сподвижником Патриарха Московского и всея Руси Алексия II.

1 июля 1996 года, 20 лет назад, протоиерей Павел Красноцветов был назначен настоятелем Казанского собора.

Предстояла громадная работа по возрождению главного и единственного православного храма на Невском проспекте, подготовке его к возвращению чудотворного образа на родное место, присвоению собору статуса кафедрального. С такой нагрузкой мог справиться только самый авторитетный и образованный священник с большим опытом административной и пастырской деятельности.

Вот уже 20 лет наш настоятель достойно несет крест своего служения, пользуясь пониманием и поддержкой священноначалия, укрепляясь помощью Божией и любовью всей паствы. Много раз приходилось за эти годы отцу Павлу сослужить правящему архиерею и Святейшему.

Святейший Патриарх Алексий II (Ридигер), митрополит Санкт-Петербургский и Ладожский Владимир (Котляров) и настоятель Казан- дожника. Немало в архиве Юрия ского кафедрального собора протоиерей Павел Красноцветов - лучшие представители потомственного духовенства с большим опытом служения ещё в советских условиях. Они фактически оказались в последние десятилетия главными связующими звеньями в российской духовной традиции, разрываемой революциями, войнами и вызовами секулярной современности. Многие из нас нашли путь к храму под влиянием этих личностей, имена которых вошли и войдут в историю.

Об этих церковных авторитетах повествует в образах фотовыставка работ Юрия Костыгова. Епархиальный фотограф Юрий Петрович Костыгов, член Союза художников России, начинал свою деятельность ещё при владыке Алексии (Ридигере), впоследствии Патриархе Московском и всея Руси.

Сначала это была серия чернобелых фотографий. Разноцветье и ликование красок православного богослужения появилось при митрополите Владимире (Котлярове). С этого периода у Юрия Костыгова начинается период «живописца» будней и праздников Санкт-Петербургской епархии. Каждый приезд Святейшего Патриарха и службы митрополита фиксировала камера фотоху-

Петровича и снимков из Казанского кафедрального собора.

На выставке в Казанском соборе мы решили показать ранее неопубликованные фотографии мастера. На них репортажная съемка, неофициальные портреты патриарха Алексия II в дни его пребывания в Санкт-Петербурге.

Фотовыставка, организованная в культурно-просветительском центре Казанского кафедрального собора, дает возможность рассмотреть дорогие сердцу лица и поблагодарить за историческую память фотографа Юрия Петровича Костыгова.

Персональные фотовыставки Ю. П. Костыгова находили сердечный отклик у жителей Германии, Америки, Сербии и Венгрии. Он является постоянным участником ежегодной выставки «Русь православная». Фотоработы Юрия Петровича Костыгова публикуются во многих изданиях Санкт-Петербурга. Вся официальная фотохроника, представленная в журнале «Вода живая», сделана Юрием Петровичем.

Надеемся, что и эта выставка найдет живой отклик в ваших сердцах.

Выставка продлит свою работу до 31 июля. Вход свободный.

Наталья Феофанова,

руководитель Просветительского отдела Казанского кафедрального собора





### Настоятель Казанского собора протоиерей Евграф Мегорский

(Окончание. Начало на 10-й стр.) Николаевича. Алексия В связи с этим 1 августа 1904 г. в Казанском соборе митрополитом Антонием (Вадковским) было совершено торжественное богослужение. В октябре того же года торжественным богослужением было отмечено 10-летие на троне императора Николая II. 26 мая 1899 г. митрополит Антоний отслужил здесь литургию по случаю 100-летия со дня рождения А. С. Пушкина. 1 июля 1900 г. в соборе молились о православных воинах, убитых в Китае во время Боксёрского восстания.

В 1903 г. широко праздновалось 200-летие С.-Петербурга, к которому было приурочено открытие Троицкого моста через Неву. Освящали мост и служили благодарственный молебен епископ Нарвский Антонин (Грановский), настоятель Казанского собор прот. Е. Мегорский и члены причта.

Особой заслугой о. Евграфа стала организация в Казанском соборе первого в городе церковношкольного праздника. Он состоялся 11 мая 1899 г., в день памяти святых первоучителей славянских Кирилла и Мефодия. На литургии, которую возглавил митрополит Антоний, присутствовали свыше 2000 детей. Во время малого входа владыка возложил митру на настоятеля храма прот. Евграфа Мегор-

ского. Такой же праздник состо- ственно по богословию, гоми- лом в полном облачении епископ ялся и на следующий год. Весной 1901 г. Св. Синод постановил объявить 11 мая общероссийским церковно-школьным праздником. В 1903 г. на литургии присутствовали уже свыше 3000 детей, исполнявших дружным хором некоторые песнопения.

О. Евграф был известен как великолепный проповедник: всегда ясная в изложении христианского учения, его проповедь производила сильное впечатление изящной простотой речи, строгой логической последовательностью, остроумными сравнениями. Батюшка произносил её звучным, приятным голосом, ясно раздававшимся во всех уголках собора. Прихожане любили своего настоятеля за твёрдую веру во Христа, проницательный ум, спокойный, уравновешенный характер, необычайное трудолюбие, готовность помочь и утешить страждущих.

О. Евграф опубликовал немало религиозно-нравственных статей и сборник «Слова, поучения и речи», в котором затрагивал животрепещущие церковные вопросы. Обширна была и епархиальная деятельность батюшки. Он был членом учебного комитета при Св. Синоде. Кроме обсуждения вопросов педагогической практики, в его обязанности входило рассмотрение книг - преимущелетике и литургике. О. Евграф состоял членом Епархиального попечительства о бедных духовного звания, был представителем духовного ведомства в Комитете попечительства о народной трезвости С.-Петербургской губернии.

Однако силы о. Евграфа подтяжёлая «сахарная» болезнь. Летом 1903 г. он вынужден был оставить должность члена учебного комитета. В ноябре 1904 г. о. Евграф простудился и заболел воспалением лёгких, 26 ноября он отошёл ко Господу на 66-м году жизни. В понедельник, 29 ноября, в Казанском соборе была отслужена заупокойная литургия епископом Нарвским Антонином. На отпевание вышли два митрополита -С.-Петербургский и Ладожский Антоний и Московский и Коломенский Владимир (Богоявленский), епископ Гдовский Кирилл (Смирнов), лаврские архимандриты, столичные митрофорные протоиереи и многочисленные представители столичного духовенства, около 40 человек. По окончании отпевания священнослужители обнесли гроб с телом почившего о. настоятеля вокруг собора под унылый перезвон колоколов. Впереди гроба длинной лентой растянулось духовенство в белых ризах, неся иконы, кресты и Евангелие. Во главе процессии шествовал с архиерейским жез-

Кирилл. Затем гроб был установлен на погребальную колесницу, которая направилась по Казанской улице к месту погребения, Митрофаньевскому кладбищу. За гробом шли граф Н. Ф. Гейден, как бывший друг покойного и церковный староста Казанского собора, церковные старосты всех соборов, многочисленное духовенство и несколько тысяч почитателей о. Евграфа.

Место захоронения о. Евграфа не сохранилось: в 1927 г. было принято решение о закрытии кладбища, подавляющее большинство могил было уничтожено. Один из самых заслуженных клириков епархии, выдающийся педагог, проповедник, настоятель Казанского собора столицы прот. Евграф Мегорский в своих проповедях говорил: «Все, что мы здесь на земле делаем, над чем останавливаем свои думы, к чему стремимся своими желаниями, к чему прилепляемся всем сердцем, не пропадет бесследно, а останется нашим неотъемлемым достоянием на веки, и притом таким достоянием, которое послужит к нашему вечному покою и блаженству или к нескончаемому терзанию и мучению... Веруйте в Бога и в Господа Иисуса Христа веруйте. В этой вере ищите опоры, ободрения и утешения и найдете мир и покой душам вашим».

Татьяна Котул

#### Поздравляем с днем **ТЕЗОИМЕНИТСТВА**



иерея Игоря МАРЧУКА (18 июня)

#### **ПОЗДРАВЛЯЕМ** С ДНЕМ АНГЕЛА

БАРОНОВА Ярослава Сергеевича, ТУКОВУ Елену Антоновну, КОСТЮК Елену Владимировну *(3 июня)*, НЕЧАЕВУ Викторию Викторовну (7 июня), МОСКВИНА Ивана Дмитриевича, МОРОЗОВУ Валерию Федоровну (20 июня), ЧЕКУЛИНА Алексея Юрьевича (23 июня), СЕРГЕ-ЕНКО Анну Викторовну *(25 июня)* 

### Памяти графа Андрея Ивановича Стенбок-Фермора

3 июня 2016 г. в пять часов утра отошел ко Господу известный человек - член Союза потомков галлиполийцев, заместитель председателя Общества памяти Российской императорской гвардии во Франции, граф Андрей Иванович Стенбок-Фермор.

Андрей Иванович Стенбок-Фермор родился в семье потомственного конногвардейца штабс-ротмистра лейб-гвардии Конного полка графа Ивана Ивановича Стенбок-Фермора в Чехословакии, куда была вынуждена эмигрировать его семья. Затем Стенбок-Ферморы жили во Франции, в Париже, а после Второй мировой войны переехали в США. Поэтому Андрей Иванович являлся подданным Соединенных Штатов. Жил в США, Франции, последние годы провел в Бельгии.

По своей первой фамилии Андрей Иванович происходит из знаменитого шведского дворянского рода поселившихся в Эстляндии Стенбоков. До сих пор эта фамилия причислена к дворянской книге Швеции. Всем хорошо знакомая по портрету русского художника И. Я. Вишнякова очаровательная и трогательная девочка Сарра Элеонора Фермор из Русского музея приходится Андрею Ивановичу прапрабабушкой. Ферморы – выходцы из Шотландии, служившие Российской империи. Так как по мужской линии род Ферморов пресекся, к фамилии мужа Сарры, Стенбока, было дозволено присоединить ее девичью фамилию Фермор. Так в России появился графский род Стенбок-Ферморов.

Предок графа Андрея Ивановича Стенбока-Фермора принимал участие и в строительстве Казанского собора, поставлял благотворительно ревельский камень, в частности, есть документы об изготовлении из ревельского известняка, добытого во владениях Стенбоков, перил балюстрады над колоннадой Казанского собора.

Андрей Иванович свято хранил семейные традиции, переданные ему предками. Он был высокообразованным человеком, работал переводчиком; являлся знатоком русской истории, семейной генеалогии.

Как сын конногвардейца, он был принят в Конногвардейское объединение во Франции и до конца жизни являлся членом Объединения потомков офицеров лейб-гвардии Конного полка. А. И. Стенбок-Фермор был членом многих эмигрантских общественных организаций, в том числе заместителем председателя Общества памяти Российской императорской гвардии (Гвардейского объединения).

Неоднократно Андрей Иванович был гостем Дома Русского зарубежья в Москве. В 2007 г. принял участие в проекте, посвященном 40-летию выхода в свет парижского издания «Истории лейб-гвардии Конного полка»; на научной конференции выступал с сообщением «Эскадрон Конной гвардии в Добровольческой армии генерала Врангеля», покорив слушателей своим интеллектом и познаниями.



ском Свято-Александро-Невском соборе на улице Дарю в Париже.

Настоятель Казанского собора протоиерей Павел Красноцветов выражает свое самое искреннее сочувствие вдове Мафальде, детям Алексею и Ксении, внукам и всей семье почившего. Андрей Иванович был благородным русским человеком, патриотом своего Отечества и навсегда останется в наших сердцах примером того, как можно служить родине, находясь всю жизнь на чужбине. Просим всех поминать в молитвах новопреставленного раба Божия Андрея. Душа его во благих водворится, и память его в род и род.

Вечная ему память!

Главный редактор: настоятель Казанского кафедрального собора прот. Павел Красноцветов. Редактор: прот. Николай Преображенский. Корректор: иерей Георгий Христич. Верстка: Ольга Бодрова. Информационная служба: Елена Кириллова Фотографы: диакон Илья Трифонов, Ю. Костыгов, А. Назаров. Адрес редакции: 191186, Санкт-Петербург, Казанская пл., 2. Электронный архив газеты «Казанский собор» – на официальном сайте собора: www.kazansky-spb.ru Газета отпечатана в типографии ООО «КОЛОРИТ»: Санкт-Петербург, Большая Пушкарская ул., д. 10, тел. (812) 380-03-99. Тир. 2500 экз. Св. о рег.: СМИ – ПИ № ФС2 – 8343 от 2 ноября 2006 г.